SVEUCILISTE JOSIPA JURJA STROSSMAYERA U OSIJEKU
KATOLICKI BOGOSLOVNI FAKULTET U PAKOVU

SVECENICKI POZIV IZMEDPU NARAVI I NADNARAVI

Zivljenje sveceniStva u punini humanuma i poziva na svetost

Diplomski rad

Mentor: Student:

izv. prof. dr. sc. Vladimir Dugali¢ Ivan Kuncevié

bakovo, 2017.



Sazetak

Zivljenje svecenickog poziva prozeto je odredenom napetoséu izmedu uzvisenog
Bozjeg poziva na pastoralnu sluzbu u Crkvi i covjekove ogranicene naravi. Sveéenik u
sebi dozivljava dodir bozanskoga sa zakonima njegove naravi i covjestva, susret naravi
i nadnaravi, iskustvo ljudske slabosti i BozZje milosti, poziv da se iz svoje ogranicenosti
vine prema svetosti. Rad stoga nastoji osvijetliti osobnu dramu koja se dogada u
svakom sveceniku i pronaci jedinstvenu i usku nit koja povezuje litice naravi i
nadnaravi i vodi prema ostvarenju nadnaravnosti naravi svec¢enickog poziva.

Autor ovoj problematici pristupa interdisciplinarno. Polazeci od biblijskog iskustva
Bozjeg poziva uocava se kako Bog ne poziva ,,savrsene u ljudskim ocima, nego gleda
na covjekovo srce. Bog poziva , nesavrsene®, ali koji, unato¢ svojim nedostacima,
snagom ljubavi prema Bogu polako rastu u svojem humanumu, a Bog taj proces
osnazuje svojom milosc¢u. U svjetlu biblijskog iskustva i danasnji svecenik je pozvan,
potaknut BoZjom milos¢u i voden ljubaviju prema svome pozivu, izgradivati naravne
sposobnosti i posti¢i osobnu zrelost, osobito kroz prizmu afektivnog sazrijevanja. Osim
toga, kako bi nadviadao nutarnju napetost, svecenik je pozvan i na trajnu izgradnju
svoje naravi prema punini humanuma koja se ocituje u osobi Isusa Krista. Suoblicujuci
se Kristu, sveéenik ostvaruje osobnu svetost na koju je pozvan snagom sakramenta
Krsta i svetoga Reda. Napetost koja je prisutna u svecenickom pozivu, nadilazi se u
kristolikosti svecenickog Zivota jer istovremeno ostvaruje i puninu humanuma i osobnu
svetost.

Opisujuci konkretna ostvarenja odnosa milosti i naravi u svec¢enickom Zivotu, rad
progovara i o vaznosti odnosa prema autoritetu, povjerenom mu stadu te osobama
suprotnog spola, povezujuci svecenistvo s pozivom na svetost i teolosko-sakramentalnim
govorom o milosti svetoga reda. Svecenik je pozvan svakodnevno se suoblicavati Isusu
Kristu jer upravo kristocentricnost svecenickog poziva jezgrovito odraZava identitet,
duhovnost, poslanje i narav svecenistva. Iz kristolikosti svecenickog poziva proizlazi
zahtjev za autenticnoScu Zzivota koju prati citav niz moralnih obveza u odnosu na
sluzenje zajednici, navijestanje Rijeci i slaviljenje sakramenata. Na kraju rada,
oslanjajuci se na aktualne govore pape Franje, koji je u nekoliko prigoda jasno i
odvazno progovorio o ,,bolestima i lijekovima* Rimske Kurije, ali i svih onih koji se
potpuno Bogu posvetise, u radu se donose i konkretni pokazatelji drame Ziviljenja

svecenickog poziva, stvarnosti i ocekivanja, ideali i borbe.

Kljucne rijeci: Bozji poziv, svecenistvo, humanum (narav), milost (nadnarav), svetost.



Summary

A PRIESTHOOD CALL BETWEEN NATURE AND SUPERNATURAL
Living the priesthood in the fullness of humanum and the call to holiness

The living of the priestly calling is pervaded by a certain tension between the
exalted call of God to pastoral ministry in the Church and man's limited nature. The
priest in himself feels the touch of the divine with the laws of his nature and mankind,
the encounter of nature and supernatural, the experience of human weakness, and the
grace of God, a call to increase from his limitation to holiness. This paper wants to
enter the personal drama that is happening in every priest and find a unique and
narrow thread that will connect the cliffs of nature and overwhelm the bridge of
supernatural nature.

The author approaches this problem interdisciplinary. Starting from the biblical
experience of God's call, it is noticed that God does not call "perfect” in the human eye,
but looks at the human heart. God calls "imperfect” but who, despite their failings, with
the power of love for God slowly grow in their humanity, and God empowers this
process by his grace. In the light of the biblical experience, today's priest is called,
motivated by God's grace and led by his love for his calling, to build up natural abilities
and achieve personal maturity, especially through the premise of affective maturity. In
addition, in order to overcome the inner tension, the priest is also called for a
permanent construction of his character towards the fullness of humanum manifested in
the person of Jesus Christ. Drawing to Christ, the priest realizes the personal holiness
he is invoked by the power of the sacraments of baptism and the Holy Order. The
tension that is present in the priestly calling goes beyond the Christology of priestly life,
while at the same time fulfilling the fullness of humanum and personal holiness.

Describing the concrete achievements of the relationship of grace and nature in
priestly life, the paper also talks about the importance of the relationship to authority,
entrusted to him and to persons of the opposite sex, linking the priesthood with the call
to holiness and the theological-sacramental speech of the grace of the Holy Order. The
priest is called to conform daily to Jesus Christ every day because the very
Christocentricity of the priestly calling is a fundamental reflection of the identity,
spirituality, mission and nature of the priesthood. From the Christianity of the priestly
calling comes the demand for the authenticity of life that is followed by a whole range
of moral obligations in relation to service to the community, the proclamation of the
Word and the glorification of sacraments. Finally, relying on the speeches of Pope

3



Francis, who spoke clearly and courageously about "diseases and medicines"” of the
Roman Curia, but also of all those who are completely devoted to God, the paper talks
of concrete signs of drama in the priestly life, reality and expectations, ideals and
struggle.

Key words: The Divine call, priesthood, humanum (personality), grace (supernatural),
holiness.



UvoD

Promisljati i govoriti o ostvarenju svec¢eni¢kog poziva pod vidom izgradnje punine
humanuma 1 rasta u svetosti je vrlo zanimljivo i izazovno, jer obuhvaca govor o
zivljenoj vjeri 1 kreposnom ocitovanju pozvanoga koje proizlazi iz svecenickog
pastoralnog poslanja koje smjera prema mjeri uzrasta punine Kristove (usp. Ef 4, 13).
Sv. Ivan Maria Viannney jednom je prilikom rekao: ,,Svecenik ¢e dobro shvatiti samoga
sebe tek u nebu. Kad bi se shvatio na zemlji, umro bi, ne od straha, nego od radosti.*
Ova duboka misao ne donosi razocaranje bacajuéi u letargiju da je potrebno ¢ekati smrt
da bismo shvatili tko su svecéenici, nego nuka na istrazivanje te duboke tajne sveceniStva

po kojoj Bog otajstveno djeluje u Crkvi.?

I dok je Prvi vatikanski sabor veci prostor teoloSkog promiSljanja posvetio
razumijevanju papinske sluzbe, a Drugi vatikanski sabor aktualiziranju shvacanja
biskupske sluzbe, smjernice za Zivot prezbitera u danasnjem druStvu ostale su pomalo
po strani. Duhovno je ozra¢je danasnjice ¢esto obojeno radikalnim materijalizmom gdje
pitanje duhovne dimenzije osobe biva potisnuto u privatnu sferu. Nije li i pred
sve¢enikom izazov da izvan svoje ,,profesije* Boga ostavi po strani da spava snom
(ne)mira i postane postmodernisti¢ki sveznalica koji misli da sdm moze pronaci
»protuotrov* za vlastite sumnje, strahove, stres, tjeskobu i bol, i ,,ubrizgati ih u svoju

ugrozenu slabasnost!?

Stoga, u ovome radu progovaramo o nekim aspektima Zivotne drame ostvarivanja
svecenickog poziva pod vidom puta prema svetosti i punini humanuma, osobito u
svjetlu Svetoga pisma, dokumenata Drugoga vatikanskog sabora, postsaborskih
smjernica o sveceniStvu te nekih suvremenih teoloSkih promiSljanja o sveceniku
danasnjice. Pri tome se Zeli odbaciti bilo kakva degradacija bra¢no-obiteljskog poziva
koji je, na sebi svojstven nacin, jednako zahtjevan i trnovit put do istinske covjecnosti i

svetosti.

Rad je osmisljen i oblikovan u tri dijela. Prvi dio donosi fenomenologiju poziva

promatranu u svjetlu Svetoga pisma. Analiziraju¢i uglavnom poziv Starozavjetnih

L E. BONINSEGNA, Svecenice, tko si?, Teovizija, Zagreb, 2010., str. 7. — 8.



biblijskih likova Zelimo potpunije shvatiti koga i zaSto Bog poziva, te pronaci temeljnu
zajedni¢ku nit, 0dnosno, sposobnost bez koje pozvani ne moze izvrsiti svoje poslanje.
Polazimo od teze kako je ljubiti Boga svim srcem srz duhovne dimenzije svecenickog
poziva, a profilira se u afektivnoj zrelosti i intelektualnoj izgradnji osobe i njezine

naravi.

U drugome dijelu progovaramo o naravnosti prozetoj nadnaravno$cu, tj. o
manifestaciji proZetosti milosti i naravi u odnosu prema autoritetu, povjerenom stadu i
osobama suprotnog spola. Cilj nam je pokazati kako navedeni odnosi mogu biti istinski
zivljeni tek ukoliko shvatimo snagu milosti Svetoga reda koja vodi prema

kristocentricnom shvacanju sveéenickog poziva.

U tre¢em dijelu nastojat ¢emo dati smjernice ¢ije ¢e pounutra$njenje oblikovati
pozvanoga kao pravog svjedoka istine koji radosno i neustrasivo (p)ostaje vjeran Bozjoj

ljubavi svjedoceéi kreposnim zivotom svoj krsni poziv.



1. SVECENIK - COVJEK OD BOGA POZVAN

Svecenik je ¢ovjek kojeg Bog poziva u njegovoj ljudskoj naravi. Na tom tragu,
zivljenja svec¢eni¢kog poziva prozeto je odredenom napetoséu izmedu uzvisenog Bozjeg
poziva na pastoralnu sluzbu u Crkvi i ¢ovjekove ograni¢ene naravi. Svecenik u sebi
dozivljava dodir bozanskoga sa zakonima njegove naravi i CovjeStva, susret naravi i
nadnaravi, iskustvo ljudske slabosti 1 Bozje milosti, poziv da se iz svoje ogranic¢enosti
vine prema svetosti. U tom svjetlu, u ovom poglavlju zelimo osvijetliti Bozji poziv u
covjekovoj naravnosti i na koji nadin doticaj Bozje milosti tu narav posvecuje.
SveceniStvo stoga zahtjeva napor 1 usavrSavanje naravnih potencijala koji se oblikuju u
prihvac¢anju sebe, vlastitog poslanja i Bozjih darova. Kako bismo osvijetlili ovu
problematiku promotrit ¢emo biblijsko iskustvo Bozjeg poziva i na koji nacin se to
iskustvo reflektira na danaSnjega svecenika, osobito u zahtjevu za postizanjem afektivne

zrelosti i intelektualnom izgradnjom.

1.1. Biblijsko iskustvo BozZjeg poziva

Nema hebrejskog termina koji to€no odgovara pojmu poziva u starozavjetnom
izvjestaju. Medutim, iz biblijskih izvjestaja slijedi kako poziv znaci cjelovito ili
radikalno okretanje (obra¢enje Bogu) koji covjeka u njegovom svakodnevnom Zzivotu
poziva na sluZenje. Poziv je kao vezani izbor: ,,Prije nego Sto te oblikovah u majc¢inoj
utrobi ja te znadoh* (Jr 1, 5); ,,T1 koga uzeh s krajeva zemlje i pozvah s rubova njenih, ti

kome rekoh: "Ti si sluga moj, izabrao sam te 1 nisam te odbacio"* Iz 41, 9.

U svjetlu biblijskog iskustva otkrivamo kako Bog poziva pojedince poput Mojsija,
Gideona, Saula, Jeremije s namjerom da ispune poslanje duzeg ili kraéeg trajanja. Bozja
rijec je konstitutivna za poziv; ona oznac¢ava nekoga kao posebno izabranoga i ostvaruje

se pod utjecajem ¢ovjekova djelovanja.

1.1.1 Koga Bog izabire u Starom zavjetu?

Kada Zelimo razumjeti nesto od znacenja poziva i izabranja u starom Izraelu,
moramo najprije uzeti u obzir tekstove koji nam stoje na raspolaganju upravo zbog toga
Sto su tako usko povezani uz tipi¢ne oblike izraZzavanja koji skrivaju mnogo od osobnog

iskustva poziva. Pozvani smo neprestano promatrati problem iz dva smjera — teoloskog



govora o pozivu i druStvene situacije u kojoj su se ljudi susreli s tim teoloSkim

koncepcijama i ispunjavali.?

Izabranje uvijek dolazi od Gospodina. Ono je nacin na koji se Gospodin odnosi
prema covjeku: ,,Ta ti si narod posvecen Jahvi, Bogu svome; tebe je Jahve, Bog tvoj,
izabrao da medu svim narodima koji su na zemlji bude$ njegov predragi vlastiti narod.
Nije vas Jahve odabrao zato Sto biste vi bili brojniji od svih naroda — vi ste zapravo
najmanji — nego zato $to vas Jahve ljubi” (Pnz 7, 6-8).lzabiranje je izraz Gospodinove
slobodne volje. Izabiranje kraljeva se vrsilo preko proroka. Samuel je pomazao Saula (1
Sam 9,15; 10, 1-7) i Davida (1 Sam 16, 1-13), Elizej Jeuha (2 Kr 9, 1-10), i Hazaela za
kralja Sirije (2 Kr 8, 7-15). Izabranje se odnosilo i na sveéenike (1 Sam 2, 28; Pnz 18,
55; 21, 5; Br 16, 5; 17, 20).3

Pozvanome* je tesko shvatiti Bozju logiku po kojoj je upravo on izabran. Zbog
vlastitih nedostataka osjeca se nedostatnim pred veli¢inom poslanja. Pa ipak, pozvan je
vjerovati. Mojsije dva puta, sve€ano i jasno Cuje svoje ime. Time mu Bog daje mali
poticaj za vjeru kako ga ne bi ostavio u nedoumici, a s druge strane ukazuje da ga treba
za nesto vazno. Svjestan svojih nedostataka, Mojsije se pita tko je on da ga Bog poziva?
Mucavac je, starac iznemoglih snaga, okruzen ovcama. Ipak, Gospodin dvostrukim
spomenom imena potvrduje da trazi upravo odredenu osobu (usp. Post 22, 1; 1 Sam 3,
10; Dn 14, 37; Lk 10, 41; Lk 22, 31), u ovom slucaju Mojsija. Gospodin ga poziva da se
izuje, odnosno da skine sve svoje ljudske ideje, te obuce i pounutrasnji poslanje koje
Bog pred njega stavlja.® Iako izuvanje nije smatrao potrebnim, goruéi grm
nerazumljivim, poslanje neshvatljivim, Mojsije je ¢istoga srca i bosih nogu stupio u
BoZju sluzbu. Ostavio je vlastite koncepcije 1 planove kako bi u simbolu BoZjega Stapa

prihvatio biti Bozja produzena ruka potpuno predana njemu na raspolaganije.®

Iz Knjige proroka lzaije saznajemo da mu se Bog objavio kao svetost i slava,
istovremeno kao transcendentnost 1 imanentnost. Izaija se ogleda u Bogu i1 shvaca da je

covjek necistih usana. U susretu s Bogom dozivljava svoje istinsko stanje i spoznaje

2Berufung, u: G. MULLER, W. DE GRUYTER (ur.), Teologische Realenzyklopidie, Berlin, (1993.) 5,
str. 676. — 677.

3 Usp. B. LUJIC, Starozavjetni proroci, KS, Zagreb, 2010., str. 487.

4 ,Pozvani“ je termin koji ¢e dominirati cijelim radom oznaavajuéi da oblikovanje identiteta osobe koju
Bog poziva na potpuno predanje ne biva odjednom izvrSeno miloS¢u Svetoga reda, nego se pocinje
postupno ostvarivati prihvacanjem BoZzjeg poziva i oblikovanjem svecenickog identiteta ve¢ za vrijeme
sjemeniSne formacije.

5 Usp. R. PERIC, Mojsije, Mojsije, Crkva na kamenu, Mostar, 2007., str. 87. — 90.

® Isto, str. 95.



vlastite ogranicenosti. Iz spoznaje o Bogu i samome sebi, nastaje poslanje koje pogada
duboko u srce. Cak ukoliko poslanje proroka ne ostavi primjetnog uspjeha u sadagnjem
trenutku zbog okorjelih srca, on ne odustaje jer je svjestan da ,,niti je $to onaj tko sadi ni

onaj tko zalijeva, nego Bog koji daje rasti“ (1 Kor 3, 7).

Jeremija zivi u vremenu Babilonskog suzanjstva. Kao 1 Izaija, i on u susretu s
Gospodinom postaje osobom, jer ga Gospodin poziva vlastitim imenom i daje mu
posebno poslanje. lako je vise nalik pjesniku meka srca i tanko¢utnog duha, Gospodin
pred njega stavlja zadatak ruSenja rudimenata okorjelosti. Bog preko Jeremije zeli
potaknuti vatru istine i pravde koja ¢e dovesti do ¢ovjeka koji ¢e biti Covjek srca (Jr 1,
10) koje ¢e biti mjesto Bozjeg prebivalista. Jeremija hrabro poput ratnika isti¢e da je
nutarnja promjena srca temelj nove buduénosti i polaziSte promjene pojedinca i drustva.
Iako napacen i ugrozen, Jeremija postaje istinski prorok — osoba potpunosti predana
Bogu. Gospodin od Jeremije trazi da na vlastitim ple¢ima ponese breme naroda jer i
Bog sam pati s njima.’Nadalje, Ezekiel je racionalan i hladan, promisljen i odmjeren
koji bi mozda po ljudskom sudu bio primjereniji za poslanje koje je povjereno Jeremiji.
Ipak, Bog pred njega stavlja zadacu tjeSenja naroda u suzanjstvu. Njegov je doprinos
isticanje osobne odgovornosti za pocinjena djela za koja ¢emo svatko ponaosob

odgovarati pred Bogom (usp. Ez 18, 1-32).

Unato¢ razli¢itom kontekstu i povijesnim prilikama, poziv od Boga izabranih i
njemu potpuno posvecenih slijedi zajednicku shemu. Nakon oslovljavanja s najavom
zadatka slijedi kandidatov pokusaj odbijanja, jer se ne osjeca doraslim ili smatra da ga
nece poslusati oni kojima ih Bog $alje. Zatim Bog ili njegov posrednik odbacuju taj
prigovor te u znak BoZje pomoc¢i u vrSenju najavljenog poslanja najavljuju znak ili
znakove koji ¢e uvjeriti kandidata ili zajednicu da je zadatak moguc 1 potreban. Odjek te
sheme o pozivu nalazi se u 4. i 6. poglavlju Knjige Izlaska gdje Bog Mojsiju najavljuje
znakove i obecava oslobodenje Izraelaca, koji govori o pozivu upuéenom Izaiji za

vrijeme jutarnje Zzrtve u Jeruzalemskom hramu i na brojnim drugim mjestima.®

Zasigurno je bilo i sposobnijih pojedinaca, ali upravo neprihva¢anjem odbijanja od
strane proroka Bog pokazuje veli¢inu svoje ljubavi i sigurnost da i po krivim linijama

ljudske naravi moze ravno pisati perom svoje milosti. ,,Konkretni nalog stoji u

7 Usp. B. LUJIC, Starozavjetni proroci, str. 490. — 491.
8 Usp. M. ZOVKIC, Poziv biblijskih proroka, KS, Zagreb, 2012., str. 8.-9.



imperativu: " Sada idi! Saljem te k faraonu. Izvedi moj narod, sinove lzraelove iz
Egipta!” (Izl 3, 10 doslovan prijevod hebr. teksta). Gideonu Bog govori: "Idi s tom
snagom u sebi, 1 izbavit ¢eS Izraela iz ruku Midjanaca. Ne Saljem li te ja?” (Suci 6,

14).°

Jona se smatrao razumnijim od Boga, pa se oglusio na njegov poziv i umjesto u
Ninivu krenuo u Tar$iS. Samuel nije htio krenuti u Betlehem kako bi pomazao jednoga
od Jisajevih sinova za kralja, jer se bojao za svoj zivot. Mojsije se kao mucavi pastir
pita: ,,Tko sam ja da se uputim faraonu i izvedem Izraelce* (Izl 3, 11). Jeremija se
smatra mladim i neiskusnim (usp. Jr 1, 6). Salomon moli za mudrost iz vrlo sli¢nih
razloga (1 Kr 3, 4-9). Bog svima njima otklanja izgovore i obeava im blagoslov —
garanciju svoje prisutnosti. O¢itovanja toga blagoslova biti ¢e im vidljivo u znakovima
(usp. 1zI 3, 12; Suci 6, 16-17; 1 Sam 10, 1-12);%0

Vrhunac i ideal onoga §to poslanik treba izvrsiti po Bozjem nalogu pronalazimo
kod Deuteroizaije u ¢etirima pjesmama 0 Gospodinovu Sluzi (hebr. ‘ebed Jhvh). Zadace
navedenog Sluge su: vratiti natrag rasprSene Izraelce i postati svima svjetlost i spasenje
(usp. Iz 49, 1-6). To ¢e ostvariti osobnim predanjem u suradnji s Bogom Ocem:
otvaranjem us$iju za njegovu rije¢, podmetanjem leda, obraza i lica (usp. Iz 50, 4-8).
Gospodinov Sluga je potpuno spreman i voljan podnijeti tude boli i uzeti na sebe
opacine 1 grijehe ljudskog roda. Ovdje dolazimo do antropoloskog vrhunca u Starome
zavjetu. Naime, Sluga je nezamislivo velik kao osoba koji se neduzan do kraja daje kao

zrtva ljubavi za druge. Ali on pri tome ne gubi identitet, nego ga pronalazi i ispunjava.*!

Ba$ kao 1 Izraelski narod, i svecenik je izdvojen, izabran, posvecen i to ne po
vlastitim zaslugama, nego po obilju Bozje ljubavi i milosti. Izabranje (hebr. bhr) stvara
od vjernika posebnog vjernika, svetog vjernika (hebr. gados); vjernika svojinu (hebr. s °
gullah). Svecenik je izdvojen zbog posebne zadae; ne da bi on bio prvi, nego
posluzitelj svima po uzoru na Gospodina. Dakle, izabranje je izdvajanje iz narodnog

ambijenta radi otvaranja veéeg prostora Bogu i drugima.*?

Bog poziva posebnim i beskompromisnim zahvatom koji postaje osobni susret iz

kojega proizlazi nova egzistencija i poslanje. Oznake prorockog poziva su: istrgnutost iz

9 M. ZOVKIC, Poziv biblijskih proroka, KS, Zagreb, 2012., str. 8. — 9.
19 Usp. isto, str. 10. - 11.

11 Usp. B. LUIJIC, Starozavijetni proroci, str. 492,

12 |sto.

10



vlastitog dotadasnjeg ambijenta, glavni oslonac je Bozja rije¢; zadrzavanje osobnih
obiljezja uz posve nove odnose prema Bogu i narodu; opiranje zbog stava nedoraslosti,
te na kraju prihvacanje poslanja i polazak u neizvjesnost u kojoj je jedini oslonac Bog
(usp. Am 3, 8; Jr 20, 7). Osobito je vazno istaknuti da je prorok ,,uvucen u pathos
samoga Boga pri ¢emu je postao dionikom svega onoga Sto se zbivalo u srcu samoga
Boga. Na njega je presla srdzba, ljubav, briga, strah, pa ¢ak i zbunjenost (Hos 6, 4; 11,
6; 1z 6, 8). A. Heschel zbog toga proroka naziva homo sympathetikos. Prorok je postao u
osobnom smislu vise ¢ovjek, a da se nije poput mistika utopio u onom bozanskom. S
obzirom da je uvucen u spoznaju Bozjih planova i da je ujedno dionik Bozjih osjecaja,

osposobljen je za poslanje koje mu je Bog namijenio.!3

Poznato je da ime u Starom zavjetu na jedinstven nacin izrazava bit osobe i
specifi¢ne naglaske u poslanju koje Bog stavlja pred svoje izabranike. Tako ime proroka
llije (elijjahu — ,,moj Bog je Gospodin) upucuje na potrebu da preko njegova zivota
Izraelski narod upozna da je Jahve jedini Bog. Ilija je odlu¢no$éu, ¢vrstocom i
ustrajno$¢u nepokolebljivo zivio predanje i navijestao ga, te tako postao jedan od sjajnih
primjera Zivota potpuno posveéenog izgradivanju Kraljevstva Bozjega.'* | |U hebrejskoj
Bibliji postoje tri naziva za proroka: nabi — pozvani zove, roeh — vidjelac, hozeh —
motritelj. Iz toga slijedi da Bog ¢ovjeka zahvaéa govoreéi, trazeéi, $aljuéi i nalazeéi.“*
Pozivaju¢i na potpuno predanje, on potresa ¢ovjekovu sigurnost i planove, dovodi u
nemir 1 traZi podlaganje BoZjoj volji i naumu. Na taj se nacin pred pojedinca stavlja
zahtjev oblikovanja novoga covjeka koji ¢e biti vezan jedino uz svoje poslanje, a

navezan iskljucivo na Boga.

1.1.2. Novozavjetno iskustvo poziva
Sveti Pavao na pocetku poslanice Gala¢anima (Gal 1, 11 — 19) uvjerava tamos$nje
vjernike da je evandelje koje navijesta od Boga, a potom se prisje¢a svoga poziva kod
Damaska. 1z njegova iskustva proizlazi poruka da susret s Bogom daje snagu i
odvaznost za ostvarivanje BoZjeg poziva. Temeljna zadaca tog poslanja je navijestaj
Radosne vijesti koju je potrebno Zivjeti kao iskustvo koje se prenosi drugima.® Uzrok
egzistencijalne neuroze, koja se prema Viktoru Franklu javlja zbog nedostatka

Zivotnoga smisla, valja povezati sa zaboravom da je ¢ovjek ne samo za sebe, nego i za

13Ysp. B. LUJIC, Starozavjetni proroci, str. 488. — 489.

14Usp. isto, str. 70.

15M. ZOVKIC, Poziv biblijskih proroka, str. 10.

6Usp. M. SZENTMARTONI, Ocarani BoZjom rijecju, FT1, Zagreb, 2013, str. 361. — 362.

11



svijet da ga privede k Bogu. Isus Krist nije rekao apostolima idite i brinite oko sebe i
svoga dusevnoga mira, nego ,,podite po svem svijetu, propovijedajte Evandelje svemu
stvorenju® (Mk 16, 15). Prate¢i tu misao shvacamo kako je svecenik krS¢anin, po
definiciji apostol, kojemu apostolat navjestaja i molitve okreée pogled na druge.'’, U
covjeku je nastala velika praznina...Potrebni su novi ideali, nova snaga, nova volja,

novi napor. A gdje to sve naéi, osim u Evandelju, koje je 'moé¢ Bozja' (Rim 1, 16).8

Bozja rije¢, osim §to je pocetni poticaj u radanju vjere (usp. Rim 10, 14)
istovremeno sa stolom Tijela Kristova ostvaruje njeno budenje, rast u svetosti i
oblikovanje kr§¢anske zajednice. Sveukupni zivot Crkve se dogada u svjetlu i po snazi

rije¢i BoZje kojom Krist posveéuje svoju Crkvu i u njoj se nastanjuje.t®

Odlaze¢i Ocu Isus je Crkvi naredio da podu po svem svijetu i propovijedaju
evandelje svemu stvorenju (usp. Mk 16, 15). Apostoli su shvacali da je navjestaj Bozje
rije¢i njihova prva zadada. Crkveni dokumenti?®® takoder hrabro poticu nasljednike
apostola na svjedocenje, jer je hranjenje BoZjom rijecju temelj kr§¢anskog Zivota.
Navijestanje Bozje rije¢i, dano biskupu da po dovoljnom broju sveéenika S§iri istinu 0
Bogu i ¢ovjeku, niSta ne moze nadomyjestiti, jer to je propovijedanje u ime Crkve, a ne
tek prepriCavanje neke vlastite koncepcije Covjeka i svijeta. Besplatno smo primili od
Boga po Crkvi Istinu koju jednako tako s vjerom predajemo na gorljiv, cjelovit i dobro

utemeljen nacin s jasnim sadrzajem.?!

Na temelju novozavjetnih izvjeStaja o pozivu apostola uo¢avamo kako je prezbiter
pozvan, osobito molitvom 1 proucavanjem Svetoga pisma kao osnovnog izvora
propovijedanja, izloziti cjelovito otajstvo Krista i u njegovu svjetlu poucavati pravu
vrijednost Covjeka i svekolike stvarnosti. Nastojati oko svetosti za svecenika znaci
svesrdno zalaganje oko $to boljeg upoznavanja Sto Crkva naucava, trajno prijateljevanje
s Bozjom rije¢ju kao i pomno osluskivanje prilika u kojima vjernik zivi.?? I neka svijet

nasega vremena koji trazi, sad u tjeskobi, sad u nadi, uzmogne primiti Radosnu vijest ne

17 Usp. M. SZENTMARTONI, Psihologija duhovnog Zivota, FTI, Zagreb, 1990., str. 108.

18 J. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, Ziral, Mostar, 2002., str. 57.

19 Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCIJA, Na svetost pozvani, GK, Zagreb, 2002., br. 16.

2 O tome osobito govore sljede¢i dokumenti: DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Lumen gentium,
Dogmatska konstitucija o Crkvi, KS, Zagreb, 2008., br. 28; Katekizam Katolicke Crkve, HBK-GK,
Zagreb, 1994., br. 1564; Zakonik kanonskog prava, GK, Zagreb, 1988., kan. 757.

2L Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCIJA, Na svetost pozvani, br. 17.

22 Usp. isto, br. 16

12



od tuznih 1 malodus$nih, nestrpljivih i1 tjeskobnih navjestitelja, nego od sluzbenika
..... «23

,U razdjeljivanju Bozje rijeci, koju je sam s radoS¢u primio, neka se
svecenik spominje biskupova poticaja upuc¢ena mu na dan njegova redenja:
Stoga, trajno razmisljajuci o rijeci Bozjoj, uvijek vjeruj Sto Citas, naucavaj
Sto vjerujes, zivi §to naucavas. Tako ¢es, dok naukom hrani§ Bozji narod i
dobrim ga svjedoCanstvom zivota krijepi§ 1 podupires, postati graditeljem
doma Bozjega koji je Crkva. Sli¢no u vezi slavljenja sakramenata, napose
euharistije: Budi dakle svjestan onoga Sto Cini$, nasljeduj ono Sto vrSis 1
budu¢i da slavi§ otajstvo smrti i uskrsnu¢a Gospodinova, nosi smrt Kristovu
u svome tijelu i hodaj u njegovoj novosti zivota. I na kraju, glede
pastoralnog vodstva Bozjega naroda, da ga dovede k Ocu: Radi toga ne
skidaj pogleda s Krista, Dobrog Pastira, koji je doSao ne da bude sluzen,
nego da sluZi i da nastoji spasiti one koji su se izgubili.“?*

U tom svjetlu, crkveni dokumenti jasno isti€u kako je prva svecenicka duZnost
navijeStanje Evandelja. Radosnom se vije$¢u pobuduje vjera u srcu onih koji ne vjeruju,
a u srcu vjernika hrani.?® Uzmemo li u obzir da se prvi susret s Bogom ostvaruje po
vjeri, navjestiteljsko poslanje ima posebnu vaznost u svecenickoj sluzbi. Bozja je rije¢
djelotvorna zato $to je u njoj prisutan sam Krist s Duhom Svetim. Po sveceniku sam
Krist sa Duhom Svetim navijesta djela Bozje ljubavi: stvaranje, otkupljenje posvecenje i
vjecno blazenstvo. ,,NavijeStanje Evandelja ide za tim da se svi koji su vjerom i
kr§tenjem postali djeca BoZja okupe u zajednicu, da u Crkvi hvale Boga, da budu
dionici Zrtve 1 uzivaju veceru Gospodnju. Rije¢ Bozja vodi sakramentima i kr§¢anskom
zivotu jer se ostvaruje u vidljivoj crkvenoj zajednici. Sakramente naime dijeli svec¢enik

uz navijestanje rije¢i BoZje , da oni tako pospjese vieru koju milo§éu udvricuju.?

1.1.3. Bozja logika izabiranja
Biblijski primjeri nam pokazuju kako Bog ima svoju logiku pri izboru svojih
poslanika. Najocitiji je primjer izbor kralja Davida. Bog Samuela $alje Jisaju da izmedu
njegovih sinova pomaZze kralja. Vode¢i se ljudskom logikom, Samuel je na temelju
vanjStine pomislio da je najstariji sin Eliab izabranik kojega treba pomazati. No, ne

samo da Bog nije izabrao najstarijeg JiSajeva sina, nego niti jednoga od sedmorice koji

2 PAVAO VI., Evangelii nuntiandi, Apostolski nagovor o evangelizaciji u suvremenom svijetu, KS
Zagreb, 2000., (8. prosinca 1975.), br. 80.

24 KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, KS, Zagreb, 2013., Dokumenti
161, br. 52.

% Usp. DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, Dekret o sluzbi i Zzivotu prezbitera, KS,
Zagreb, 2008., br. 4.

% Usp. BISKUPSKA KONFERENCIJA JUGOSLAVIE, Odgoj i obrazovanje svecenickih kandidata,
KS, Zagreb, Dokumenti 79, 1986., br. 8.

13



su bili tamo. Ostao je jo§ samo najmladi JiSajev sin David. Budu¢i da je jos bio djecak,
po ljudskoj logici nikada ne bi konkurirao za kralja. Nije zadovoljavao izvanjske
parametre, no Bog odvra¢a Samuela od pomazanja za kralja svih onih koji su po
ljudskim mjerilima odgovarali: ,,Ne gledaj na njegovu vanjstinu ni na njegov visok stas,
jer sam ga odbacio. Bog ne gleda kao $to gleda covjek: Covjek gleda na o¢i, a Jahve
gleda §to je u srcu“ (1 Sam 16, 7-8). David je bio ¢ovjek po Jahvinu srcu — znao je
gutati bol, suosjecati i plakati nad gorkom sudbinom Izraela, ali je bio ostar i neustrasiv

u borbi za Jahvu.?’

David je u suradnji s Bogom ucinio velika djela. Ipak, upao je u zamku da pokusa
zivjeti bez Bozjeg kormila. Sve §to je David ucinio s kraljevskom vlaséu pokusavajuéi
se samostalno izvu¢i iz vrtloga grijeha nije bilo veliko, nego gresno. Razlika izmedu
naSe optike (koja se moze diviti kraljevoj mo¢i da dovede Zenu, da manipulira zivotom
svoga podanika) i objektivnosti je u tome §to slobodu djelovanja promatramo kao
njegovo slobodarstvo, a ne kao zlouporabljenu slobodu i vlast upravljanja primljenu od
Boga. Klju¢no pitanje koje si svaki Bozji Covjek mora postaviti jest: ,,Sto imas a da nisi
primio? (1 Kor 4, 7). David postupno objektivno moralno raste slusanjem BoZjega
glasa preko proroka Samuela, priznanjem grijeha, pokajanjem, kajanjem i molitvom —
napose raskajanim srcem i vjerom koja se nada zivotu u radosti poslije Bozjeg

oprostenja.?®

U Psalmu 51 gotovo mozemo vidjeti portret Davidova raskajana srca. Upravo je
ono simbol starozavjetnog Bozjeg prebivalista u Covjeku. Pojam srce u europskim
jezicima uglavnom predstavlja afektivni zivot, dok u hebrejskom taj isti termin ima
puno Sire znacenje. Hebrejski shvaca srce kao ,,Covjekovo unutra® u mnogo Sirem
smislu. ,,Ljudskom srcu su pripisivane funkcije fizicke, emocionalne 1 duhovne jezgre
Sovjeka.“?® Bog je dao ljudima ,,srce da razmisljaju (Sir 17, 6). Psalmist spominje misli
srca samoga Boga Sto predstavlja njegov plan otkupljenja. Dakle, ukoliko je naSe srce
po njegovu, i mi ulazimo u taj plani i on za nas postaje spasonosan. U srcu, dakle,
covjek gradi temeljno opredjeljenje susrecuci se s Bogom, prihvaca ga ili odbija. Srce je

skriveno, ali se njegova svojstva manifestiraju u ponasanju. Ipak, covjek moze biti 1

27 Usp. C. TOMIC, Davidovo doba, Provincijalat hrvatskih franjevaca konventualaca, Zagreb, 1996., str.
101.

28 Usp. A. VUCKOVIC, Vrtlog grijeha, HILP, Zagreb, 2012., str. 92. — 93

2 Herz, u: E. JENNI, C. WESTERMANN (ur.), Theologisches Handworterbuch zum Alten Testament,
Kaiser Verlag Miinchen, 1978., str. 862.

14



dvoli¢an, pa da prikrije ljage svoga srce glumljenom vanjStinom ali samo pred
¢ovjekom, ne i Bogom jer on ,,istrazuje srca i ispituje bubrege* (Jr 17, 10; Sir 42, 18).

30

Zato stupiti u vezu s Bogom znaci staviti na kocku svoje srce” 1 zivjeti po uzoru na

Presveto Srce Isusovo.

Izri¢iti termin srce, koji bi oznacavao Srce Isusovo, pojavljuje se kod evandelista
Mateja: ,,Dodite k meni svi vi izmoreni i optereéeni i ja ¢u vas odmoriti. Uzmite jaram
moj na sebe, ucite se od mene jer sam krotka i ponizna srca i naéi ¢ete spokoj duSama
svojim. Uistinu, jaram je moj sladak i breme je moje lako* (Mt 11, 28-30). Iz toga
slijedi da je srce jezgra osobe koja povezuje sve dimenzije ljudskog postojanja.
Samorazumljivo je, dakle, da tako jedan osnovni antropoloski pojam sluzi za opis
odnosa izmedu Boga i ¢ovjeka.’! Mozemo, stoga, zakljuéiti kako Bog poziva po srcu,

traze¢i otvoreno srce, jer je to naravna podloga na kojoj se sve ostalo gradi.

1.2. Sveéenistvo i nuznost afektivnog sazrijevanja

Kako bi ispunio svoje poslanje, pozvani mora, prije svega, poraditi na svojoj
afektivnoj zrelosti kako bi postao naravno sposoban i odgovoran za ispunjenje poslanja.
Pojam zrelosti je, medutim, u sebi vrlo kompleksan, Sirok, tezak za definirati, pa ¢emo
se zaustaviti na afektivnom sazrijevanju® kao sredi$njem stupu oko kojeg se razvijaju
sve ostale dimenzije zrelosti. Ve¢ sam govor o nekom segmentu ¢ovjekova postojanja
jest misterij, kao 1 cjelokupnost ¢ovjekovog bitka. Stoga se stvarnosti ovjeka ne moze
pribliziti preko definicije 1 apstraktnoga shvacanja, nego kao tajanstvenoj i1 neistrazenoj
zbilji ¢ija se posredovanja ostvaruju na razini prvih zivotnih, osjetilnih, motorickih 1
afektivnih iskustava.®® Put prema zrelosti opéenito, a onda i prema afektivnoj, mozemo
zamisliti kao velik broj usporedno postavljenih pokretnih stepenica, koje se krecu
razli¢itim brzinama. Afektivna je zrelost, uz ve¢ navedeno, takoder i1 sposobnost
oblikovanja li¢nosti, stavova i1 ponaSanja koja ukljucuje prihvacanje odgovornosti,
donoSenje odluka, vjeStinu integracije u skupine, razvijanje zdravoga odnosa, i

poboljsanje svijesti o vlastitoj vrijednosti, $to se na specifi¢an nacin oéituje i u Zivotu

30 Usp. Srce u: X. LEON-DUFOUR, Rje¢nik biblijske teologije, KS, Zagreb, 1969., str. 1253. — 1255.

31 Usp. Herz, u: E. JENNI, C. WESTERMANN (ur.), Theologisches Handwdrterbuch zum Alten
Testament, str. 863. — 864.

32 Koristiti ¢emo pojam sazrijevanje budué¢i da stupnjevi zrelosti nisu dobno ujednadeni, a ona kao
stvarnost je nesto Ccemu stremimo, ali $to nikada u potpunosti ne ostvarujemo.

33 Usp. F. IMODA, Razvoj covjeka — Psihologija i misterij, KS, Zagreb, 2004., str. 192.

15



sveéenika.®* Ovome bismo jo§ dodali sposobnost suocavanja s nepredvidenim
situacijama i poteskoéama te smisao za humor.®U veéini kultura afektivna zrelost
oznaCava prikladnu razinu izrazavanja emocija i odsustvo ekstremnih emotivnih
reakcija. Ovdje zapravo govorimo o emotivnoj stabilnosti — ,,oznaci za dosljedno,
konzistentno cuvstveno reagiranje u skladu s okolnostima koje su cuvstva izazvala, ili

situacijom u kojoj se pojedinac nalazi.«3®

Pocetak puta prema ostvarenju sveéenickog poziva osoba najces¢e zapocCinje u
svojim tinejdZerskim godinama kada je emocionalni psiho-seksualni razvoj u punom
jeku ostvarivanja. Razumijevanje vlastitoga jastva, izrazavanje emocija, seksualnosti,
prihvadanja poziva na posveéeno bezenstvo, koji u sebi ukljucuje 1 moguce
nesavrsenosti, rast u istinskoj i odgovornoj ljubavi i slozenosti koja je uklju¢ena u zreo i
njezan odnos s oba spola jest vazan segment formacijskoga procesa i samoizgradnje
tijekom cijeloga zivota. O integraciji osje¢aja, misli 1 fantazija u€imo iz vlastitoga
iskustva bliskih odnosa, ali i iz knjiga 1 iskustava ljudi s kojima se susre¢emo. Ipak,
svaki od navedenih nac¢ina uc¢enja ima svoje prednosti i nedostatke. U svjetlu recenoga,
valja istaknuti da osoba na putu ostvarenja sveceniCkog poziva treba smjernice za

zdravu komunikaciju i prikladnost bliskih odnosa.?’

Uzmemo li u obzir €injenicu da svecenicka formacija traje Sest godina, te da
obuhvac¢a kompleksna podrucja intelektualne, duhovne, pastoralne i ljudske dimenzije,
moze nam se Ciniti neopravdanim dovoditi u pitanje afektivnu zrelost bogoslova i1
sveCenika. S druge strane, psiholoske tvrdnje ¢e re¢i da u razdoblju adolescencije ne
prevladava neproporcionalan razvoj izmedu bioloskog i psiholosko-afektivnog

podrucja.®®

Istrazivanje Baara i Terruwea (1971.) provedeno na podru¢ju SAD-a je ustvrdilo da
je 60-70% tamosnjih sveéenika afektivno nezrelo.>® Bez obzira na relativnu zastarjelost

istrazivanja, njegovi rezultati, a ponekad 1 negativno iskustvo susreta sa svecenikom,

3 Usp. V. K. SINHA, A Study of Emotional Maturity and Adjustment of College Student, u: Indian
Journal of Applied Research, 3 (2014.) 4, str. 594.

3 Usp. Z. FORMELLA, Zrelost odgojitelja u odnosu s mladima, u: J. BOSNJAKOVIC (ur.), Izgradivati
zrelu osobnost za plodne meduljudske odnose, Pakovo, 2015. str. 54.

% Vidi pojam: Cuvstvena zrelost i stabilnost, u: B. PETZ, Psihologijski rje¢nik, Prosvjeta, Zagreb, 1992.,
str. 62.

37 Usp. J. PARAPPULLY, J. KUTTIANIMATTATHIL, Psychosexual Integrationand Celibate Maturity,
Salesian Psychological Association, Assam, 2012., str. 78. — 79.

38 F. ALEXANDER, Emotional maturity, HOGG., New York, 1967., str. 2.

39 Usp. M. SZENTMARTONI, Afektivna zrelost, 0Z 32 (1977.) 5, str. 419.

16



jasno ukazuju na ozbiljnost problema. Prema drugom, recentnijem istrazivanju, u
periodu od 1998. do 2005. godine broj svecenika u jednoj biskupiji SAD-a koji su
spremni za sluzbu opao je gotovo 40 % S§to predstavlja alarm i za podrucje afektivne
zrelosti jer postoji opasnost da ¢e budu¢i planovi zanemariti karizmu imaju¢i na umu
samo popunjavanje praznih mijesta.*? | Zapravo, postoji mnogo ljudi koji "izgledaju
odraslima" kao racionalna bi¢a po suvremenim standardima, no emocionalno se
ponasaju kao djeca.™! Krizi afektivne zrelosti bogoslova, posveéenih osoba i sveéenika

doprinosi i kriza identiteta muskarca u zapadnoj kulturi.*?

Polazec¢i od stava da je afektivna zrelost nuzan preduvjet za uspostavljanje plodnih
meduljudskih odnosa, dolazimo do zakljucka da je svaki pojedinac pozvan izgradivati
upravo taj element dimenzije vlastite licnosti. Dodamo 1i tome i teoloSku postavku
prema kojoj milost pretpostavlja narav*®, postaje jasno da afektivna zrelost za sveéenika
predstavlja jo§ veci imperativ jer je on posrednik odnosa izmedu Boga i ljudi.
»Konacno, afektivnost je mjesto ocitovanja nemira ljudskoga srca koje je razapeto
izmedu iluzornoga mira koji mu nudi ovozemaljski uzitak i mira koji mu nudi prava
sre¢a, koju medutim, jo§ ne posjeduje.“** Svecenik je pozvan suobli¢avati se Kristu u
svemu (pa tako i u dimenziji njegove ljudske naravi) kako bi u njemu vjernici
prepoznavali Isusa Krista i ostali pritjelovljeni Njemu- Sveéeniku, Proroku i Kralju.*
,Covjek u Kristu, svom Zivotnom prostoru, ¢ini Boga vidljivim, njegovu misao
gitljivom i ljubav osjetnom.“* Iz toga proizlazi uzvisenost i odgovornost svecenicke

sluzbe, ali 1 poziv na izgradnju.

1.2.1. Neki pokazatelji afektivne nezrelosti
Ukoliko Zelimo kompleksnu stvarnost afektivne nezrelosti staviti u okvire
definicije, ona bi glasila ovako: ,,Cuvstvena nezrelost o¢ituje se u nekontroliranim

emocionalnim reakcijama, te ¢uvstvenom reagiranju koje ne odgovara dobi u kojoj se

40 Usp. S. J. ROSETT], The Joy of Priesthood, str. 135.

4 S. KUMAR, Emotional Maturity of Adolescent Students in Relation to Their Family Relationship, str.
6.

42 P, M. ARNOLD, Mdnnliche Spiritualitiit, Kosel Verlag, Miinchen, 1994.; B. T. LEIMBACH,
Moinnlichkeit leben. Die Stirkung des Maskulinen, Ellert & Richter Verlag, Hamburg, 2011.

43 Snaga Svetoga reda ne moze od sveéenika uciniti istinskog Bozjeg nasljedovatelja i sluzbenika ako
nema temeljnu dimenziju ljudskosti kao temelj koji predaje Bogu da od njega napravi svjedoka koji ¢e
biti sol zemlje i svjetlo svijeta (Mt 5, 13-14).

4 M. NIKIC, O¢ima psihologa teologa, ZBJL, Zagreb, 2011., str. 198.

4 Usp. Katekizam Katolicke Crkve, br. 1241.

4 1J. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 45.

17



pojedinac nalazi.“*’ 1z navedenoga razvidno proizlazi da govor o afektivnoj nezrelosti
nuzno implicira emocionalnu nestabilnost koja se o€ituje u izrazavanju neprikladnih i
nepredvidivih emocija i raspoloZenja, koja po svom intenzitetu ili trajanju ne

odgovaraju okolnostima koje su ih izazvale.

Mnogi produ kroz formaciju s lako¢om i uspjehom, a onda ih kasnije
emocionalne turbulencije stave pred nove izazove s kojima se tesko suocavaju.
Sazrijevanje jest trajni uspon, koji dakako u sebi ukljucuje i uzitak Sirenja horizonata

koji se pruza nakon dugotrajnog i strpljivog uspona.

Postoji niz problema zbog kojih bi sveéenici trebali potraziti pomo¢ Su:
zlouporaba alkohola ili konzumiranje droge, depresija, razliCiti neprihvatljivi oblici
ispoljavanja seksualnosti, nepravilno upravljanje novcem, nekoliko vrsta poremecaja
li¢nosti ukljudujuéi narcizam®® i navezane osobe, stalna potraga za odobrenjem i
pohvalom, pomanjkanje kontrole, pretjerana briga i strah, ovisnost o majci, izolacija od
druStvenog zivota. Zdrav emocionalan Zivot je preduvijet za religiozan Zivot, a pogotovo
sveceniStvo. Nerijetko je medu svecenicima moguce vidjeti sljedeée simptome
emocionalnog poremecaja: visoka razina anksioznosti, strah, krivnja, razlicite fobije,
depresija 1 snuzdenost kao i razliite ovisnosti i opsesija, krada, laganje, varanje,
izoliranost. Unato¢ visegodi$njoj formaciji, oni jednostavno ostaju prisutni i dalje. Svaki
Covjek, pa tako i onaj na putu ostvarivanja sveéeni¢kog poziva, sa sobom nosi i
genetsku bastinu svojih roditelja. Jezgroviti konflikti iz proSlosti utjecu na covjekovo

ponasanje, no ne mozemo reéi da ga ropski determiniraju.*®

Cuvstvo samosazaljevanja predstavlja izvoriite niza poteSkoéa u postizanju
integriteta osobe, prikladne razine samopostovanja i samopouzdanja. Zalost i tuga vrlo
lako mogu prijeéi u samosazaljevanje.?® Poteskoca je samosazaljevanja §to osoba tesko

napuSta samu sebe umjesto da se suosjeajno otvara drugima. SamosaZaljenje je

47 Vidi pojam: Cuvstvena nezrelost, u: B. PETZ, Psihologijski rjeénik, str. 62.

4 S obzirom na dana$nje drustvo, na poseban na¢in nam se ¢ini problemati¢nim upravo ovaj poremeéaj
koji ne oznaCava nuzno poremecaj licnosti, ali otezava uravnoteZen kontakt sa sobom ili s drugima
ukoliko osoba ima poteskoca s narcisoidnim crtama licnosti (Vidi npr.: R. HALLER, Die Narzismusfalle,
Ecowin, Salzburg, 2013.; M. J. COOPER, C. PULLIG, C. DICKENS, Effects of Narcissismand
Integrative Model of Gratitude and Psychical Health, u: Journal of Psychology & Theology, 44 (2016.) 1,
str. 42 — 54,

49 Usp. M. SZENTMARTONI, Afektivna zrelost, str. 421.

%0 K. E. BRODAR, L. B. CROSSKEY, R. J. THOMPSON, JR., The Relationship of Self-Compassion
with Perfectionistic Self-Presentation, Perceived Forgiveness, and Perceived Social Support in an
Undergrate Christian Community, u: Journal of Psychology&Theology, 43 (2015.) 4, str. 231 — 242.

18



izvjesnije ukoliko je osoba patila od tjelesne bolesti ili ima nedostatak takvoga tipa.
Teska, pak, bolest utjeCe na cjelovitost osobe, S§to se na afektivhom podrucju moze
manifestirati kao povratak u prethodnu etapu razvoja, odnosno osoba regredira.>! Pa
tako ukoliko je pojedinac u djetinjstvu ostao bez roditelja i ¢esto slusao kako ga ljudi
zale zbog nedostatka roditelja, velika je vjerojatnost da ¢e postati osjetljiv u kasnijoj
fazi na sugestije ispravka, od strane bliznjih ili autoriteta, Sto dovodi do samosazaljenja.
Bez nadvladavanja takvoga stanja osoba nece biti u moguénosti napraviti korak naprijed

u afektivnoj zrelosti.

Uz samosazaljenje postoje 1 drugi simptomi nerijeSene zalosti 1 tuge: misljenje
da je zivot promasaj, osje¢aj nemoguénosti postignu¢a bilo kojeg cilja, osjecaj
usamljenosti i nevoljenosti, nesanica, anksioznost od buducnosti, tuga zbog
neostvarenih prilika, Zalovanje zbog ucinjenih pogreSaka i1 sl. Jedno istraZivanje
pokazuje da jedna tre¢ina sveceniCkih i redovniCkih kandidata pate od potiskivanja
zalosti, §to se manifestira putem navedenih simptoma.’? Od izuzetne je vaznosti da
tijekom perioda formacije bogoslovi otkriju izvore zalosti i tuge, i da se suocavaju s
njima kako bi bili manje optereceni i zivjeli radosniji zivot. Samim otkrivanjem uzroka
dogada se 1 proces sazrijevanja, buduci da se osoba suocava s izvorom poteskoca, a time

ujedno i hvata u koStac s time, te ne bjezi u bespomoc¢nost samosaZaljenja.

Ukoliko samosazaljenje postaje ucestalim, opada razina samopos$tovanja, a to se
onda odrazava 1 na nesigurnost. Nesigurnost je nafin da se izbjegne rizik pogreske 1
teret odgovornosti. Albert Einstein je rekao: ,,Covjek koji nije pogrijesio, nikada nije
pokusao naciniti nesto novo.“*® Veliki ljudi i velike liénosti ¢ine pogreske i dopustaju
ih, upravo kao i mali ljudi, ali veliki priznaju i prepoznaju i vlastite pogreske. Mali je
covjek onaj koji se zbog niske razine samoposStovanja i samopouzdanja boji dopustiti da
ima krivo. Strah od pogreske predstavlja potencijalnu opasnost da se iz iluzije o vlastitoj
savrSenosti - onoga §to Zelim biti, prijede u realnost onoga §to uistinu jesam — ¢ovjek
koji se izgraduje usmjereno$éu prema idealu.>® Pokusaj postupnog oslobadanja od
samosazaljenja uklanja tragove Zzalosti 1 tuge, koji mogu predstavljati prepreku u

uspostavljanju meduljudskih odnosa. Samosazaljenje pasivizira covjeka 1 usmjerava ga

51 Usp. M. KUTANJAC, Od puberteta do zrelosti, Mladost, Zagreb, 1986., str.52.

52 Usp. J. PARAPPULLY, J. KUTTIANIMATTATHIL, Psychosexual Integrationand Celibate Maturity,
str. 61.

53 http://izrekeiposlovice.com/2011/02/albert-einstein/ (preuzeto 04. 05. 2015., 14: 15)

54 Usp. I. GOLUB, Najprije covjek, KS, Zagreb, 2004., str. 41. — 42,

19



na samoga sebe te time ujedno uskraéuje moguénost plodnog odnosa s drugima®. Izdié¢i

se iznad samog sebe biva lakse kada osoba razvija sposobnost samonadilazenja®®.

Osim samosazaljenja, afektivnoj nezrelosti mozemo pridruziti i neprimjereno
izrazene oblike ljutnje, anksioznosti, krivnje i srama. Neizgradenost u naravnim
vrijednostima suprotna je teocentricnom samonadilaZzenju i apostolskoj uspjesnosti jer
milost pretpostavlja narav. Buduéi da ostvarivanje sveéenickog poziva zahtjeva
odredenu razinu afektivne zrelosti usmjerenu na odgoj u duhovnom Zivotu
samonadilazenja 1 rasta, na svakome je pojedincu da se vlastitim nastojanjima, uz
pomo¢ drugih kompetentnih osoba, vjezba u emocionalno-naravnoj dimenziji
zrelosti.>’To zna¢i ugiti voljeti i cijeniti sebe, ali i doZivjeti se kao voljen i cijenjen;
prepoznavati se kao jedinstvena osoba; prepoznavati vlastite snage i slabosti; izrazavati
svoje emocije makar one bile i bolne; biti kadar samostalno donositi odluke; govoriti o
sebi pohvalno; ¢initi svoje vlastite izbore i preuzimati odgovornost za njih; uzeti si
pravo rec¢i ne kad mislimo ne, da bi da bilo istinsko da; ne dati se prekinuti i oitovati se
bez agresivnosti te suocavati se s negativnim i ranjavaju¢im kritikama ¢uvajuci vlastiti

dusevni mir.>®

1.2.2. Pozitivni vidovi afektivnog sazrijevanja

Afektivno sazrijevanje oznacuje kontroliranu ekspresiju Cuvstava i odsustvo
ekstremnih ¢uvstvenih reakcija.’® Drugim rije¢ima, govorimo o afektivnoj stabilnosti
kao oznaci za dosljedno, konzistentno ¢uvstveno reagiranje, u skladu s okolnostima koje
su Cuvstva izazvala, ili situacijom u kojoj se pojedinac nalazi. Govore¢i o antropologiji
krs¢anskog poziva, mozemo reé¢i da ,idealno ja*“ ima moguénost teocentri¢nog
samonadilaZenja, pri ¢emu sloboda ¢ovjeka nije savrsena.®® Upravo navedeno potice
razvijanje svijesti o odgovornosti, dobrovoljno prianjanje uz vrijednosti i

pounutra$njenje istih.

Afektivno zrela osoba se ne boji svojih raspolozenja i emocija, nego ih u sebi

registrira 1 izraZzava na primjeren nacin, ne dajuci da ju iste zarobe; hrabro se suocava s

% K. E. BRODAR, L. B. CROSSKEY, R. J. THOMPSON, JR., The Relationship of Self-Compassion
with Perfectionistic Self-Presentation, Perceived Forgiveness, and Perceived Social Support in an
Undergrate Christian Community, str. 231 — 242.

% V. FRANKL, Lijecnik i dusa, KS, Zagreb, 1990.

S Usp. L. M. RULLA, Antropologija kriéanskog poziva, KS, Zagreb, 2001., str. 282.

8 Usp. C. LARABI, Pomozite svojemu adolescentu da stekne samopouzdanje, OKko tri ujutro, Zagreb,
2012., str. 68. — 78.

5 Usp. pojam: Cuvstvena zrelost u: B. PETZ, Psihologijski rje¢nik, str. 62.

80 Usp. L. M. RULLA, Antropologija kri¢anskog poziva, str. 278.

20



problemima i nastoji ih $to prije rijesiti; ima ravnotezu izmedu hladnoce glave i topline

srca; ponasa se tako da razumom trazi istinu, a svojim je srcem zivi®!; ima progireni

smisao svog ,ja‘“; bit ¢e sposobna u¢i u odnos s drugima na intiman i ne-intiman
nagin.%

Svako ljudsko bi¢e moze postati istinski ljudsko jedino preko susreta s drugim, jer
se tako misterij osobe podvostrucuje.®® Zadatak samoostvarenja neodvojivo je zadatak i
individuacije i relacije.®* Shodno tome, afektivno je zrela osoba ukoliko posjeduje
odredeni stupanj sposobnosti da odgovori situacijama, kontrolira vlastite emocije, ima
stabilna raspoloZenja 1 da se ponasa zrelo u odnosima prema drugima, postajuci tako
sudionik njihova Zivota.®® Znak afektivne zrelosti jest takoder i izdiferenciran vlastiti
identitet koji osobi omogucuje plodnu, empatijsku komunikaciju s drugima, gdje ne

dolazi do difuzije uloga, identiteta.

Koristeéi se filozofskim naéelom Nemo dat quod non habet®®, postaje jasno da
ljubiti moZe samo onaj tko je iskusio ljubav. Stoga, ukoliko je djetinjstvo pojedinca
obasjala jedna snazna zraka ljubavi, njegov ¢e pokuSaj ostvarenja toga odnosa biti
obiljezen osjetljivoséu, blagoséu bez samodopadnosti i stava umisljenosti da ga vole i
da mu se dive svi koji ga poznaju. Nastojeci tako prepoznavati Krista u sugovorniku,
osoba pobuduje istinski osjecaj voljenosti. U svjetlu specificnosti ostvarivanja
sveceniCkog poziva navedeno joS§ snaznije dolazi do izraZaja i postaje shvatljivije u

rije¢ima: ,.kad nema osobe kojoj nesto znacis, onda ne zna¢is nista ni samome sebi.“®’

Svakodnevan zivot ve¢ od malih nogu pred Covjeka stavlja izazove usporedivanja 1
nadmetanja kao naravnoga fenomena. Ukoliko svecenik ve¢ kao bogoslov nije
odgovarao nekim mjerljivim parametrima izgradnje, postoji mogu¢nost da ¢e zanemariti
svoje kvalitete i potencijale. Samopostovanje, svijest o vlastitoj jedincatosti i ljubav
prema drugome ¢ine da osoba nema straha od prisne komuniciranje s drugima, jer se ne
boji da ¢e pod utjecajem sugovornika izgubiti vlastitu osobnost, te tako postati samo
sjena nekog drugog. Samom cCinjenicom S§to je izbjegnut strah, a izostao osjecaj

krhkosti, jaa sposobnost za ljubav.

61 Usp. M. NIKIC, Ocima psihologa teologa, str. 199. — 200.

62 Usp. Z. FORMELLA, Zrelost odgojitelja u odnosu s mladima, str. 49.

8 M. BUBER, Ich und Du, Giitersloher Verlagshaus, Giitersloch, 1997.

84 Usp. F. IMODA, Razvoj covjeka- Psihologija i misterij, str. 214.

8 Usp. V. K. SINHA, A Study of Emotional Maturity and Adjustment od College Student, str. 594.
% Latinska sintagma i filozofsko nacelo &ije je znaenje: Ne mozZe dati onaj koji nema.

57 M. KUTANJAC, Od puberteta do zrelosti, str. 53.

21



Da bi se izbjegao osjecaj manje vrijednosti potrebno je prosudivati sebe po vlastitoj
normi vrijednosti®®, a ne po normi nekog drugog pojedinca. Na taj je nadin moguce
izbje¢i osjecaj bijede 1 drugorazrednosti, te poceti voljeti sebe, jer tako postajemo
sposobni voljeti druge. Ta je svijest ve¢ siguran putokaz prema afektivnom sazrijevanju,
napose kada osoba ima povjerenja u druge i kada se u tom povjerenju povjerava
drugima. Ona ¢ini da osoba na putu ostvarenja sveéenickog poziva vidi sebe kao
potrebnog, prihvacenog, sposobnog pojedinca, koji u visokom stupnju prihvaca sebe
onakvim kakav jest, osjecaju¢i da su jedno s drugima (Clanovima prezbiterija ili

povjerene mu zajednice).

Afektivna zrelost je uvjet za pokretanje i odrzavanje zdravih odnosa. To je preduvjet
za dugoro¢nu srecu. Susret socijalne adaptacije je pravi kontekst za emocije. Emocije se
ne mogu adekvatno definirati bez obzira na to kako ¢emo definirati i ocijeniti nase
odnose. Oni dolaze na vidjelo kroz naSe interakcije 1 putem borbi s fizickim 1 posebno
socijalnom okruzenjem. Relacijska emocionalna nezrelost je povezana s zapletajima i
nezadovoljavaju¢om plitko¢om odnosa. Kad smo svjesni i zapovijedamo vlastitim
emocijama razvit ¢emo sposobnost da udemo u odgovarajucu razinu odnosa s drugim
osobama. Inace, mozemo podle¢i zavisti, nepovjerenju, sumnji, posesivnosti $to nije
rijetka pojava u odnosu svecenika prema biskupu. Umjesto da se osjecamo

odgovornima, biti ¢emo skloni kriviti druge ili okolinu za nase greske ili propuste.

Navika skidanja krivnje sa sebe prebacivanjem odgovornosti na drugoga trazi
sugovornika s kojim ¢e se o tome pricati. Nije neuobicajeno da je Covjek na putu
ostvarivanja sveéenitkog poziva pretjerano navezan na neku osobu. Cesto se to dogodi
kao rezultat nastojanja da nadoknadi relacijske gubitke koje su pretrpjeli u ranijim
fazama razvoja.®® Jedan od razloga jest i ljubomora kojoj ¢ovjek ponekad dopusti
prevlast. Ona postaje nefunkcionalna ukoliko se na temelju radosnoga razgovora
izmedu dvije osobe u pojedincu javi prijezir prema njima i etiketiranje da oni snuju
zavjeru. Takoder odnos neiskrenosti i nepovjerenja prema autoritetu zajedno s

nejasnoama izazvanim predrasudama uvjetuju stvaranje stereotipa popracenih

88 Gledajuci iz perspektive teoloske antropologije, a onda i kr$¢anske vjere, svaki je Govjek neponovljiva
slika Bozja — odraz Njegove ljubavi i spasiteljskoga nauma.

69 Usp. J. PARAPPULLY, J. KUTTIANIMATTATHIL, Psychosexual Integrationand Celibate Maturity,
str. 66. — 73.

22



ljubomorom.” Upravo se napretkom u emocionalnoj zrelosti omoguéuje oslanjanje na

svoje unutarnje resurse i osjec¢aju ugodnosti U sebi samima.

1.3. Intelektualna dimenzija - neizostavan segment sazrijevanja

Crkveni dokument Cesto naglaSavaju vaznost intelektualne formacije. Naime, da bi
se vjeru prihvatilo, treba ju staviti na zdrave temelje. TeoloSkom je studiju, 0sim
informiranja, prva zadac¢a formirati uvjerenje da se mladi ¢ovjek sretne u vjeri s Kristom
I s njegovim misterijem kako bi postao svjedok navjesStaja svima koji ga traze. U
danasnjem vremenu relativizacije vrednota, istina i stvarnosti samo mudrost pruza

viziju, povjerenje i sigurno tlo onome $to ne prolazi niti i§¢ezava.

Bog nam je u Isusu Kristu objavio tko je Bog, ali tko je i covjek. Na putu dubljega
shvacanja ljudske osobe, slobode i odnosa sa svijetom, poznavanje filozofije je od
velike pomo¢i. Cilj nam je razvijati sposobnost razabiranja i procjenjivanja stvarnosti,
oblikovanje kritickog osvrta, poboljSanje elokvencije 1 razumijevanje filozofskih
pojmova koji su kroz povijest usli u teoloski nauk. Svi ti segmenti idu za potvrdivanjem
da je ljudski razum sposoban za objektivnu i univerzalnu istinu, za postojanje Boga kao
stvoritelja i uzdrzavatelja svijeta i covjeka.”* Filozofskim studijem produbljujemo istinu
fides querens intellectum koju je sv. Ivan Pavao II. izrazio upecatljivom slikom: ,,Vjera i
razum (fides et ratio) izgledaju poput dvaju krila kojima se ljudski duh uzdize k

promatranju istine.*"2

S obzirom na prepoznatu potrebu i zahtjevnost stjecanja mudrosti temeljene na
razumu prozetog vjerom, Hrvatska biskupska konferencija u Nacelima i smjernicama
odgoja svecenickih kandidata potice na §to raniju intelektualnu pripremu i odreduje da
svi koji Zele stupiti u Bogoslovno sjemeniste moraju poloziti ¢etverogodisnju skolu (po
mogucénosti humanistickog usmjerenja) i maturu, jer su to potrebni temelji za nastavak
formacije na teoloskim ucilistima. Klasi¢ne gimnazije daju jedinstveni splet ljudskih,
duhovnih 1 Skolskih sadrzaja ima za cilj dati temelj za oblikovanje zrelih, obrazovanih 1
uravnoteZzenih osoba. Sva vaZnost ove upute naSih biskupa ocituje se u istini da je
svecenik odgojitelj vjere i da se zato mora isticati sveopéim i dubokim shvacanjem

pologa vjere. Put razumijevanja svete Objave i vjere dugotrajan je, ali se posebno

"0 Usp. I. LEPP, Psihoanaliza ljubavi, KS, Zagreb, 1986., str. 139. — 145.

1 Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCWA, Formacija sveéenickih kandidata — nacela i
smjernice, GK, Zagreb, 2012., br. 127.

2 IVAN PAVAO II., Fides et ratio, Enciklika svim biskupima o odnosu razuma i vjere, KS, Zagreb,
1999., Dokumenti 117, str. 5.

23



intenzivira za vrijeme teoloSkog studija bogoslova. Zahtjev je ljudskog razuma

upoznavati vjeru, ¢ime ¢ovjek postaje dionikom svjetla bozanskog razuma (usp. GS 15).

Neki ¢e reci da je nepravedno postavljati intelektualnu dimenziju formacije uz bok
duhovnoj i ljudskoj, jer bi to znacilo da onaj tko nije spreman zadovoljiti intelektualne
zahtjeve kao da i nema poziv. Moramo imati u vidu da u Bogoslovnom sjemeniStu
trebaju biti primano zdravi mladi¢i u svakom, pa i intelektualnom pogledu. Raznolikost
stupnjeva intelektualnih sposobnosti kod bogoslova treba staviti u drugi plan, a fokus
prebaciti na motivaciju intelektualne formacije koja se sastoji u naravi svecenicke
sluzbe. Dakle, veci je problem nedostatak ljubavi prema teologiji, zbog Cega ona postaje
,hesto §to se mora da bih se zaredio”, a mnogo manji intelektualni potencijali
pojedinaca. ,,Intelektualna formacija buduéeg svecenika temelji se i gradi ponajvise na
studiju svetog nauka — teologije. Vrijednost i vjerodostojnost teoloske formacije ovise o
strogom postivanju vlastite naravi teologije, a istinska teologija proizlazi iz vjere i

nastoji dovesti k vjeri.“"®

Religiozna ravnodusnost, relativizacija vrijednosti, sekularizacija, svodenje
znanosti na iskljucivo prirodne grane, visoka stopa obrazovanosti i brojni drugi znakovi
vremena danasSnjice upucuju na potrebu vece razine osposobljenosti za navijeStanje
neprolaznog i nepromjenjivog Kristovog evandelja.”® Prezbiterima je prva zadaca da
svima navjeS¢uju BoZje evandelje, pa zbog toga moraju ulagati intelektualne napore

kako bi bili u moguénosti dati ,,obrazlozenje nade koja je u njima* (usp. Pt 3, 15).”

Da bi intelektualna formacija bila pastoralno djelotvorna mora se ucijepiti u
duhovni hod koji je oznacen osobnim iskustvom Boga, jer tako nadilazi ¢istu pojmovnu
znanost 1 dolazi k uvidu srca koje Zivi ono §to prenosi ili namjerava prenositi. Pozvani
treba pro¢i kroz mnoga pitanja, izazove, 1 poteskoce, da bi svojim suvremenicima
mogao posvjedociti i obrazloziti kako se nositi sa znakovima vremena, danasnjom
situacijom 1 sve to s radoS¢u 1 mudroS¢u Boga koji se u Zivotu svecenika ve¢ prije
pokazao djelotvornim. Pri tome je teologija izvorna mudrost utemeljena na BoZjoj

Rije¢i, Kristovu evandelju i Katolickoj Crkvi.’® Ona utje¢e na duhovni Zivot jer

B IVAN PAVAO II., Pastores dabo vobis, Apostolska pobudnica, Rim, 25. ozujka 1993., u: HBK,
Formacija sve¢enickih kandidata — nacela i smjernice, GK, Zagreb, 2012., br. 53.

4 Usp. isto, br. 51.

S Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCWA, Formacija sveéenickih kandidata — nacela i
smjernice, br. 130.

6 Usp. IVAN PAVAO II., Pastores dabo vobis, br. 51.

24



osvjetljuje i produbljuje poruku spasenja. Meduovisnost i neodvojivost teoloskih
disciplina, zivljene duhovnosti i pastoralnog djelovanja je analogna etapama uditi,
prihvatiti i djelovati. Sire¢i horizonte putem navedene trijade uz suradnju s
humanistickim znanostima (psihologija, sociologija i sl.), bolje ¢emo upoznati Covjeka
koji stoji u srediStu ekonomije spasenja i trazi nafina kako da ostvari ono za §to je

stvoren.

Teoloski traktati dobivaju vjerodostojnu vrijednost samo u njihovoj dubokoj
uskladenosti i etapama prihvacanja i zivljenja koje iz ucenja trebaju uslijediti. ,,Sveti
Bonaventura opominje: "Neka nitko ne vjeruje da mu je dovoljno Citanje bez
pomazanja, umovanje bez bogoljubnosti, istrazivanje bez udivljenja, promatranje bez
radosnog klicanja, djelatnost bez poboznosti, znanost bez ljubavi, razum bez poniznosti,

poucavanje bez BoZje milosti, istrazivanje bez mudrosti BoZjeg nadahnuéa.""’

Prezbiterima od redenja trebaju odzvanjati biskupove rijeci da budu zreli u znanju.
Znanje 1 zvanje idu zajedno jer ne moze se ljubiti ono Sto se ne poznaje. Znanje
pozvanoga je sveto jer je uzeto iz Svetog pisma i tradicije. Danas je mozda viSe nego
ikada velik broj pitanja koja potresaju drustvo i ljudsku egzistenciju. Zato prezbiter
treba trajno obnavljati svoje znanje i produbljivati mudrost.”® Stav o nevaznosti
neprestanog napretka oko znanja moze izraziti poznata poslovica Repetitio est mater
studiorum koja je kod zaziratelja od permanentnog obrazovanja dobila sarkasti¢nu kvazi
inaCicu Repetitio est mater stupidorum. Drugi vatikanski sabor predlaze pohadanje
teCajeva, kongresa kao 1 drugih prikladnih skupova koji su u sluzbi permanentnog

usavrSavanja.

Intelektualna dimenzija u ostvarivanju sveéenickog poziva zahtjeva cjelozivotno
sazrijevanje 1 rast po uputi svetoga Pavla: ,,Ne zanemari milosnog dara koji je u tebi...
Pripazi na samoga sebe i na poucavanje! Ustraj u tome! Jer to vrSeci, spasit ¢eS 1 sebe 1
one koji te slusaju (1 Tim 4, 14-16). ,,Svecenik je pozvan objavljivati ljudima Bozje lice
u Isusu Kristu, a s njime 1 pravo lice Covjeka. To, svakako, zahtijeva od samoga
svecenika da s dubokim poStovanjem i ljubavlju razmatra i trazi to lice (usp. Ps 26, 8;

41, 2): jedino ¢e ga tako mo¢i obznaniti drugima.“’

" Usp. IVAN PAVAQO 1., Pastores dabo vobis, br. 53.
8Usp. DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 19.
VAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 72.

25



2. NARAVNOST PROZETA NADNARAVNOSCU

,Na svijetu je sve vise ljudi, a sve manje ljudskosti. I to je strasan problem. Jos je
stra$nije da se to ne priznaje i tomu ne trazi rjesenje.“®® Upravo se u ovoj, nimalo
pretjeranoj formulaciji, ocituje joS vec¢i zahtjev da se u kontekstu ostvarivanja
svecenickog poziva posveti odredeni prostor naravnosti koja u suradnji s miloS¢u ¢ini
ono Sto mozemo nazvati nadnaravnost naravi. To bi znacilo biti kao Bog, a (p)ostajati

covjek. Da bi pozvani bio ¢ovjek Bozji, prvo treba biti covjek.

Jedan od vidova suvremenog tehnicistiCkog duha se moze vidjeti u teznji da se
problemi i kretnje duhovnoga Zivota promatraju isklju¢ivo pod vidom naravnosti, sve
do svodenja na neuroloske procese. Covjekova nutrina &esto biva do te mjere ogoljena
da se svijest 0 ontoloskoj dimenziji ljudske duse i njezinim dubinama kojima su sveci
umjeli odrediti mjeru, postupno gubi. Problem razvoja tijesno je zdruZzen i s nasim
poimanjem ¢ovjekove duse. U temelju tih neprimjerenih pojednostavljenja, koja ne zele
priznati da razvoj ¢ovjeka i naroda ovisi o rjeSavanju problema duhovne naravi, nalazi
se duboko nerazumijevanje duhovnoga Zzivota.!! Vrijednosti se mjere ljudima, ljudi

govjekom, a ¢ovjek Kristom.*82

Govoriti o ¢ovjekovu samonadilazenju bez za to potrebnih pomo¢i i sredstava bi se
moglo usporediti sa obradom metala koji se stalnom obradom radi otklanjanja hrde
istovremeno obnavlja 1 troSi. Psihoterapijski doseg mentalne higijene i otklanjanja
negativnih vanjskih utjecaja je tek sredstvo ¢is¢enja postojecih struktura covjeka, bez
unoSenja ,,novih antitijjela®. Te dosege treba vrednovati, ali ukoliko podemo
deduktivnim putem, shvacéamo da je mentalna higijena samo jedan od ucinaka

govjekove (ne)povezanosti s Bogom. &

Zanimljiv je fenomen da se ¢ovjek radije otvara ¢ovjeku i, iako razocaran, uvijek
iznova trazi snagu i sredstva za samonadilaZzenje kod onih koji ih takoder nemaju.l ne
samo to. Vrlo je zanimljivo u kontekstu svecenistva promatrati fenomen da i poznavanje

adrese Boga koji nas jedini moze i uistinu Zeli obdariti sredstvima milosti nije dovoljno,

80 LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 77,

81 Usp. BENEDIKT XVI., Caritas in veritate, KS, Zagreb, 2010., Dokumenti 158, br. 76.
821 J. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 81.

8 Usp. M. SZENTMARTONI, Psihologija duhovnog Zivota, str. 177. — 183.

26



jer se bojimo odgovornosti i znoja suradivanja s milo$¢u. Mojsije pod utjecajem
kompleksa inferiornosti zbog mucanja ipak zeli nekako izbje¢i tako veliku odgovornost.
Bog ga nije kaznio oduzimanjem sposobnosti govora kao ,,naravnog prava‘, ,,nego je to
zato da se na njemu ocituju djela Bozja* (Iv 9,3). Gospodin kao vinogradar zna da se
loza uzgaja obrezivanjem jer tako donosi obilat rod umjesto da bude samo razlistana.
Nama je ponekad drazi nas prirodni zeleni list, nego sva Bozja rascvala milost koja se
krije iza oCinskog obrezivanja nasega ponasanja i karaktera. Ostvarivanje svecenickog
poziva takoder zahtjeva Bozji mudri obrez nase zemaljske loze kako ne bismo postali

neplodni.®

Ne treba zaboraviti da je i svaki sveéenik jedinstven kao osoba po naravi. Bog ne
ponistava sve¢enikovu osobnost, nego je zahtjeva i zeli se njome posloziti. Milost gradi
na naravi da bi sveéenik mogao prenositi najdublje i najdragocjenije istine svojim
vlastitim osobinama, koje Bog postuje te ih i drugi moraju postovati.®> Covjek nije nesto
§to se u sveceniStvu mora ukloniti i nadvladati, nego ono $to se treba usavrsiti. Svecenik
je doista pravi Covjek, uzet od ljudi i postavljen za ljude. Ali on mora biti u visem,
plemenitijem smislu ¢ovjek, jer je primio posebnu milost po sakramentu Svetog reda.
Buduéi da gratia non destruit, sed supponit et perficit naturam®, sveéenik je pozvan
biti jo§ vise Govjek. Sto je god sveéenik vise Covjek, bolje prodire u Kristovo lice

postaje prozirniji i vierodostojniji Kristov svjedok.8’

2.1. Snaga milosti Svetog reda

Covjek je ziva slika Boga koja se postupno razvija. Velik dio isto¢ne crkvene
tradicije posluzio se biblijskim terminima slika i sli¢nost (usp. Post 1, 26-27) kako bi
osporio gnosti¢ke tvrdnje da Covjek ostaje onakvim kakvim je predodreden, ¢ime se
nijekala snaga BoZje milosti koja utjeCe na rast Covjeka (slike Bozje) u svetosti
(sli¢nosti s Bogom). Sveti Pavao je vjerovao u snagu ljudske volje 1 BoZje milosti i to je
iskazao Vvlastitim zivotom i poticanjem ljudi na rast sve "dok se Krist ne oblikuje u
vama" (Gal 4, 19). Izazovi s kojima se ¢ovjek na putu ostvarivanja sveceni¢kog poziva
treba suociti su raznoliki 1 brojni. Vrlo je vazno krenuti redovitim vjernickim putem i

nadvladati zamku da se naravni nedostaci promatraju kao milosni darovi. ,,Neki misle

8 Usp. R. PERIC, Mojsije, Mojsije, str. 98. — 99.

8 Usp. KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 2.

8 Latinska sintagma i teoloSko nacelo &ije je znacenje: Milost ne uniStava, nego pretpostavlja i usavrsuje
narav.

87 Usp. LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 46.

27



da kad prestanu biti ljudi da ée postati sveci. Takvi mogu postati samo neljudi.*%®

Povuc¢en i nekomunikativan mladi¢ nije nuzno kontemplativan, kao §to ni 0soba
namrgodena lica i tamne odjeCe nije istovremeno ozbiljna osoba iako odaje takav
dojam. Vazno je shvatiti da su stepenice rasta u naravi vazan temelj i istovremeno put
po kojemu se milosni darovi primanju i integriranju u osobnost koja je usmjerena prema
nadnaravnosti naravi. Ostvarivanje svec¢enickog poziva je, jednako kao i svaki drugi put
prema svetosti, pruga kojom putuje vlak naSega zivota koji ide svojim smjerom tek ako
mu podvozje na objema Sinama —naravnosti i nadnaravnosti. To je put posut kamenjem
poteskoca i zahtjeva predanja i razvijanja sebedarja koje ¢e i¢i tako daleko da vrsi svoju

sluzbu i trosi se u duznostima svoga zvanja.?®

Reinhart Lettmann smatra da je prijevod retka psalma ,,snaga im raste od ¢asa do
¢asa“ bolje prevesti rijeima ,,snaga im raste od zidine do zidine* jer time trijumfalnost
bez ljudskog doprinosa ustupa mjesto borbi koja pred zidinom mora zastati, namuciti se,
savladati ga, a potom neprestano postoji opasnost pada i ozljede. ,,Znamo pak da Bog u
svemu na dobro suraduje s onima koji ga ljube (Rim 8, 28) i daje milost za napredak, a
put prihvacanja ukljucuje 1 napor koji ozivotvoruje milost da prkosi zidovima koji su
iznad nasih dometa.®® S tom svijes¢u treba ukrijepiti ruke klonule i uévrstiti koljena

klecava (usp. Iz 35, 3-4).

Iako smo ve¢ po sakramentu krsta primili biljeg 1 dar tako uzviSena zvanja i
milosti, da uza svu ljudsku slabost moZzemo 1 moramo teZiti za savrSenstvom Zivota,
Dekret o sluzbi i Zivotu prezbitera Drugog vatikanskog sabora istice: ,,Sakramentom
reda prezbiteri se soubli¢uju Kristu sveceniku da kao sluzitelji Glave i suradnici
biskupskog reda podizu i izgraduju cijelo njegovo Tijelo, §to je Crkva“.®!, Polaganjem
ruku 1 posvetnom molitvom dijecezanskog biskupa utvrduje se u sveceniku posebna
ontoloska povezanost ,.koja prezbitera ujedinjuje s Kristom, Velikim Svecenikom 1

Dobrim Pastirom*,%

Niti jedan krS§¢anin ne moze pripadati samome sebi. To jo§ manje moze jedan

svecenik. Obdaren milo$¢u Svetoga reda Bog izvodi i ¢ini sposobnim da sveéenik

88 LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 80.

8 Usp. T. SPIDLIK, Mali biseri crkvenih otaca, Verbum, Split, 2016., str. 19. — 20.

% Usp. R. LETTMANN, Sto znadi ,,joS uvijek* biti svecenik u danasnjem vremenu, u: VDSB, 133
(2005.) 7-8., str. 592.

%1 DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 12.

92 Usp. IVAN PAVAQO 1., Pastores dabo vobis, br. 13.

28



spontano i radosno €ini ono $to je prije smatrao nemoguc¢im herojskim djelima. Pozvani
se pri spoznaji i zivljenju vlastitoga puta svetosti osjeca velikim jer uz Bozju pomoc¢ ¢ini

veli¢anstvena djela, ali i malenim jer se osobna ograni¢enost ne brise.%

Dostojanstvo sveéeni¢kog poslanja proizlazi iz odnosa s Trojedinim Bogom. S
obzirom da ocitovanje Boga ljubavi donosi spasenje ¢ovjeka, svecenik je sredstvo €ijim
se djelovanjem to otajstvo posadasnjuje. Dostojanstvo je primio na dar i ono je njegova
prvotna oznaka bez obzira na naravne sposobnosti, darove i ograni¢enosti. Zato u
svecenicima ne treba prvo gledati grijeh, nego Krista analogno kao §to u Crkvi ne treba
gledati gresnost ljudi nego svetost Bozju. To ne umanjuje vaznost moralnog vladanja

sveéenika ¢&ije mjerilo mora biti BoZja svetost (usp. Lev 20, 8; 1 Pt 1, 15-16).%

,»Milost BoZju ne treba samo Cuvati, nego primjenjivati , razvijati i omogucavati joj
da bude plodna.“® Budu¢i da milost ne djeluje bez Eovjekove suradnje, potrebno je
osigurati uvjete kako bi Duh Sveti doveo osobu do punine mjere svetosti koja se
ostvaruje u trostrukoj sluzbi navijestanja, posveéivana i upravljanja.®® Dar sveéeni¢kog
poziva osposobljava i zaduzuje ¢ovjeka da se sim usmjerava prema najve¢em Dobru i
da ga odabere. Istodobno svakome drugome zabranjuje da ga u tom prijeci i ometa. Bit i
vrhunac opredjeljenja koje valja neprestano obnavljati sastoji se u stavu prihvacanja i
vrienja Bozje volje.®” U tome kontekstu, slobodu shva¢amo kao dar koji treba realizirati
odabirom Krista za najvece Dobro i cilj svoga zivota. Tako ¢e pozvani moci biti u
moguénosti ostaviti sve zemaljsko i sve drzat na potrebnoj udaljenosti radi Boga, jer

,tragi¢no bi bilo dobiti slobodu, a izgubiti to Dobro.*%®

lako svecenik nije svetiji ni blizi Bogu samim time $to je svecenik, njegovo se
ministerijalno sveceniStvo kvalitativno razlikuje od opéega. Po sveceniku usred naroda
Bozjega stupa sam Krist, pa je zbog toga svecenik uprisutnjenje Krista. Drugim
rije¢ima, Krist po sveceniku uéi i posvecuje tu zajednicu te joj daruje svoj zivot kao

Bogu ugodnu zrtvu.*®

9 Usp. E. BONINSEGNA, Sveéenice, tko si?, str. 53.

% Usp. KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, str. 8 — 10.

% LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 62.

% M. NIKIC, Svecenicka duhovnost — integrativni ¢imbenik sveéenickog identiteta, u: BS 80 (2010) 3, str.
853.

97 Usp. LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 83.

% |Isto, str. 85.

9 Usp. BISKUPSKA KONFERENCIJA JUGOSLAVIJE, Odgoj i obrazovanje sveéenickih kandidata, br.
3.

29



»Svecenik je u CovjeCanstvu prozor otvoren prema nebu kojim svojoj djeci Salje
svjetlo istine i toplinu o¢inske ljubavi.“!?® On je Bozji dar ponuden svijetu kako ¢ovjek
ne bi ostao zarobljenik svoga sljepila, bijede i grijeha. On poput maloga stakla daje

veliki doprinos onima koji borave u ku¢i.

Ostvarivanje sveceniCkog poziva je razvijanje svijesti o uronjenosti zivota u
otajstvo Krista koji ga obvezuje i nuka na potpuno posvecenje u sluzenju Crkvi jer se na
taj na¢in ostvaruje smisao njegova zivota.'%t Sveéenici se trebaju , trsiti da Zive u punini
vlastito posvecenje — ostajuci ujedinjeni s Kristom 1 pustajuéi da ih prozme njegov Duh
— usprkos svojim ograni¢enjima, moci ¢e ostvariti svoju sluzbu, s pomoc¢u milosti, u
koju ¢e se pouzdavati“.!®® Crkvi trebaju sveéenici da bi mogla Zivjeti temeljnu
poslusnost Isusovoj zapovijedi koja je u samoj biti njezina postojanja i poslanja u
povijesti: 'Podite dakle i uéinite mojim ucenicima sve narode’ (Mt 28, 19) i 'Ovo Cinite
meni na spomen’ (Lk 22, 19; usp. 1 Kor 11, 24), tj. zapovijedi navijeStanja Evandelja i

obnavljanja Kristove zrtve.1%®

2.2. Svecenicki poziv u svjetlu kristocentri¢nosti
Dugi niz stoljeca, sve do 19.st., u manualistici je norma morala bila ljudska narav
(natura humana qua talis). Tek od Drugog vatikanskog sabora, a osobito doprinosom
Medunarodne teoloSke komisije 1 nastojanjima H. U. von Balthasara koji je formulirao
Devet teza krsc¢anske etike, ustaljuje se da je Krist konkretna norma morala.’** U tome

svijetlu ,,vrijednosti se mjere ljudima, ljudi ¢ovijekom, a ¢ovjek Kristom. 1%

Kr$¢anin je moralni subjekt stavljen u konkretnu egzistenciju utjelovljena Bozjeg
Sina u kojemu smo svi primili slobodu sinova Bozjih 1 teZimo prema istom cilju.
Gospodinova zapovijed da ljubimo jedni druge kao $to je on ljubio nas (usp. Iv 13, 34)
je sazetak 1 nadmaSenje svih pojedinac¢nih zapovijedi. Budu¢i da je ova sinteza
eshatoloska i teoloski nenadvisiva, prema tome je a priori normativna ili mjerodavna za
sve ljude uopce. Ako je podrijetlo krS¢anina kao moralnog subjekta takvo, onda je

temelj krS¢anskog morala 1 duhovnosti dogadanje koje odgovara strukturi susreta medu

100 E BONINSEGNA, Svecenice, tko si?, str. 50.

101 Usp. KONGREGACIHA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 6
102 Isto, br. 25.

103 Usp. IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 1.

104ysp. I. FUCEK, Krist — osobna, konkretna norma, u: VDSB, 136 (2008.) 3, str. 245
1057 3. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 81.

30



osobama, dijaloga izmedu Kristova Tl i mojega ja. Zato na§ duhovni Zivot moramo

shvacati kao proces Zivota s Isusom, a ne kao zbir normi koje treba izvrsiti.%

Slijedimo li Poslanicu KoloSanima, shvacamo da je Krist kao Bogocovjek prauzor
u kojem i za kojega je sve (usp. Kol 1, 15), a u prvom redu sim ¢ovjek. Isus Krist u sebi
obuhvaca sve prave ¢ovjekove mogucénosti. Svaki se pojedinac na sebi svojstven nacin
zeli u zivotu ostvariti kao covjek, a svaki kr§¢anin kao kr§¢anin. To Zeljeti i to ostvariti
u zivotnoj praksi ne znaci drugo nego odrazavati Kristovu stvarnost. Sukladno tome,
Krist je 1 osobna norma jer se na$§ moralni i duhovni zivot mjeri Kristovom osobom. On
stavlja ispred covjeka odgovaraju¢e moralno-duhovne zahtjeve na radikalniji na¢in nego
kombinacija op¢ih normi ponaSanja (usp. Mt 5). On je najkonkretnija norma jer se u
njemu nastanila sva punina. Drugim rijeCima, njegove je njegove visine nemoguce
dosti¢i bilo kojem €ovjeku iako prema tome stremimo imajuci svoju opstojnost u Njemu
(Kol 1, 17) 1 odrazavaju¢i ga ¢udoredno-duhovnim ponasanjem. To ¢inimo na sebi
svojstven nacin u konkretnom Zivotu slijede¢i njegov primjer posto smo shvatili u kome

nam je korijen postojanja.t%’

Promotrimo nakratko najsvjetliji starozavjetni lik onoga koji je s Jahvom
razgovarao licem u lice (usp. Pnz 34, 10). ,,Mojsije je po svojoj definiciji sluga,
sluzbenik, sluzitelj 1 posluzitelj. Sv. Grgur NiSki saZeto o tome govori u svome
Mojsijevu zZivotu: "Mi doznajemo da je Mojsije, jer je proSao tolike napore, na kraju
ocijenjen dostojnim da bude prozvan uzviSenim imenom Sluga BoZji, Sto znaci da
nadvisuje sve.” T onda nastavlja: "Sto iz toga doznajemo? Da nemamo nego samo jedan
cilju u ovom Zivotu: da budemo nazvani slugama BoZjim zbog svojih radnja.” Cilj

naSeg duhovnog Zivota je zvati se slugama. 1%

Njegova se povezanost s Bogom ocitovala u vjernickom prihvaéanju svega iz
Bozje ruke. Nije bilo skromnijega ¢ovjeka na ovome svijetu, veli Sveto Pismo. Za grob
mu se ne zna. Nitko mu nije bio na sprovodu, osim Boga. Slavni voda izraelskog naroda
nema nikakva mjesta ni ceremonije u religioznom $tovanju puka. On se utopio u Boga,

Izbavitelja u kojemu mu je sav Zivot, poznatost i slava.'%

106ysp. 1. FUCEK, Krist — osobna, konkretna norma, str. 245
107Usp. isto, str. 247. — 248.

108 R. PERIC, Mojsije, Mojsije, str. 171.

109 Isto, str. 220.

31



U kontekstu govora o procesu razvoja ¢ovjeka kao osobe Karl Jaspers koristi
pojam osovinskog vremena (njem. Achsenzeit). Kao nositelje doprinosa toga razvoja u
vremenskim ¢voristima izmedu ostalih spominje i proroke. Novina osovinskog vremena
izrazena je i u Mojsijevu Zivotu. On je postao svjestan svoga bitka u cjelini, samoga
sebe 1 svojih granica. Iskusio je strahotu svijeta i vlastitu nemoc. Postavio je radikalna
pitanja. Tiskao se ispred ponora prema oslobodenju i spasenju. Obuhvacajuci svijesé¢u

svoje granice, postavio je sebi najvise ciljeve — Zivjeti u, po i za Boga.'*

Na tragu gore spomenutoga mozemo s Jaspersom utvrditi da je Bog u Zivotu
proroka pokrenuo procese njihova uzdizanja, a oni su srcem koje je uzljubilo Boga
rijecju i primjerom uvjetovali objektivne pomake na podrucju antropologije utiruci put

Izraelcima prema razvoju svijesti da su svoji tek kada su Bozji.!'!

,Najvaznija rije¢ za govor o starozavjetnoj antropologiji se prevodi sa ,,srce*.}12

Metoda srca je dominantna i u novozavjetnim izvjeStajima. Evandeoski odlomak iz
Markova evandelja (Mk 3, 20-35). iznosi optuzbu pismoznanaca da po poglavici
davolskom izgoni davle. Jedini koji se u toj situaciji nisu zgrazali nad Isusom bijahu
apostoli, koji su nedugo prije toga slobodno i svjesno rekli da Isusovu pozivu. Oni su se,
za razliku od razumske metode svojstvene pismoznancima, opredijelili za metodu srca.
Apostoli ljube Isusa, imaju povjerenja u njega, i ne smeta im $to puno toga ne razumiju.
Svecenik je takoder pozvan priznati da ne razumije sve i nerazumljivo prepustiti
Bozjem vodstvu. To znac¢i odvaZiti se iskrenim srcem 1 vjerom traziti bozansko lice

Krista u Crkvi.113

Dogadaj poziva je Kristov prodor u srce pojedinca, u tajnosti njegove svijesti, bez
ikakve garancije objektivnosti ¢ina. Ne radi se o predodredenosti rodenjem (kao u
slu¢aju kraljeva ili u Izraelu sveéenika), niti o izboru po sposobnosti. Krist poziva bez
posebnog povoda ili razumljivog razloga i daje odredbu da pozvani preuzme stil

oponasanja 1 uprisutnjenja Isusova stila zivota. Upravo se u dozivljaju poziva, ostrije 1

19 K. JASPERS, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen, 1950., str. 19.

111 Usp. B. LUIJIC, Starozavijetni proroci, str. 490.

112 H, W. WOLFF, Anthropologie des Alten Testaments, Evangelische Verlagsanstalt, Berlin, 1980., str.
68.

113 Usp. M. SZENTMARTONI, Oéarani BoZjom rijecju, str. 224. — 226.

32



izvornije nego u bilo kojem drugom pothvatu, pred proroka postavlja izazov sjedinjenja

s Bogom i stavljanja cijeloga sebe u njegov bozanski plan.!'4

Bog se u potpunosti predao ¢ovjeku i ocekuje od pozvanoga predanje cijele osobe.
Kvalitativni skok od predanja djela koja ljudi ¢ine do predanja citavog covjeka
pronalazimo u prispodobi o farizeju i cariniku (usp. Lk 18, 9-14). U Knjizi Sirahovoj
¢itamo da Bog uistinu usliSava one koji mu srcem sluze. Srce u Svetom pismu oznacuje
¢itavoga Covjeka. U prispodobi o farizeju i cariniku mogucée je prepoznati brojne
polarnosti, pa tako mozemo prepoznati i dva vjerska stava: farizejevu vjeru vanjskih
djela i carinikovu vjeru srca. Dobra djela $to ih pozvani ¢ini nemaju vrijednosti ukoliko
srce, odnosno cijela osoba, nije predala svoj zivot Bogu §to se ostvaruje svakodnevnom
obnovom vjernosti Bogu. Carinik izlijevanjem srca pred Bogom kopa prodube u
vlastitoj dusi da se u njemu nastani Bog kojemu ¢e prikazivati i usmjeravati sve svoje
napore. Farizej Cinjenjem dobra samo egocentricno hrani taStinu i istiskuje prostor
Bozjeg prebivalista u sebi. Svecenicki poziv na poseban nacin zahtjeva raskajanost da bi
se osoba BoZjeg poslanika ispunila snagom milosti Svetoga reda. Osoba koja ostvaruje
sveéenicki poziv treba zeljeti predati sebe Bogu, a ne tek svoja djela jer bez Bozje

milosti nismo sposobni za bilo kakvo dobro.*®

Svecenik bez Krista je kao materija bez forme. On ne Zivi za sebe, jer je posrednik
prema Bogu. Ne pripada sebi, jer je zaru¢nik Crkve. Ne zivi sebi, jer je sluga sviju. Nije
samo Covjek, jer otajstveno uprisutnjuje Boga 1 njegov je prijatelj. Dakle tko je

sveéenik? Nista po sebi, sve po Kristu.®

,,O Isusu se malo moze znati sa Skrtim srcem. On je postao sli¢an nama da bi mi
postali sli¢ni njemu Bog u njemu poklanja ¢ovjeku ¢ovjeka. Stoga ne¢emo naci covjeka

ako ne nademo Boga.*'!’

,Krist je egzegeza Boga®, a svecenik svojim zivotom svjedok
Bozje otkrivenosti.!!® Mladi¢u koji s nestrpljenjem i stragéu is¢ekuje dan svoga redenja
Crkva zeli poruciti da ¢e time postati drugi Krist iako nece prestati biti covjek. ,, Treba
biti na taj na¢in da Govijek koji je u tebi ne prije¢i drugima vidjeti da si Krist.“!'° Bog

uvijek djeluje preko ljudi po ¢emu svecenikov rad postaje Kristov. Ostvarivati

14 M. ZOVKIC, Poziv biblijskih proroka, str. 13. — 14.

115 Usp. M. SZENTMARTONI, Ocarani BoZjom rijecju, str. 404. — 405.
116 Usp. E. BONINSEGNA, Sveéenice, tko si?, str. 15.

17 LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 35. — 37.

118 Usp. isto, str. 35.

119 E. BONINSEGNA, Svecenice, tko si?, str. 28.

33



sveceniCki poziv znaCi biti povlasten kooperant spasenja, koji, prema evandelistu
Mateju, pise povijest, ali ne po pijesku, nego po ljudskim srcima.'?® Razumijevanje

svecenickog identiteta ukljucuje sebi svojstvene izazove.

Svecenik se nalazi u prilici da rijeci Ivana Krstitelja ,,Ja nisam Krist* (Iv, 1, 20)
pocne shvacati isprva degradacijom klerikalizma, a postupno i1 kao opravdanje za
vlastite slabosti $to se izrazava frazom ,,I mi smo samo ljudi“. Jednostavno ne postoji
korjenitije dovodenje u pitanje nositelja sluzbe nego kad ga se suoci s pitanjem:
predstavljas 1i doista Krista Gospodina, i prepoznaje li i zajednica da svojim sluzbenim

djelovanjem i osobnim ponasanjem predstavljas i nju??!

Narav sveceni¢kog poziva i identitet svecenika izvedeni su iz Krista jer nastavljaju
njegovo djelo 1 uprisutnjuju Velikog Svecenika novoga i vje¢noga Saveza: "svecenik je
ziva 1 lako prepoznatljiva slika Krista svecenika”. Iz te ukorijenjenosti u Krista i
zahvadenosti njime treba proizlaziti djelovanje prema braéi ljudima.l?? Zato i papa
Franjo na pocetku enciklike Evangelii gaudium uvjereno svjedo¢i da ¢e svecenik
ostvariti svoje poslanje ako ono svoje izvoriSte crpi u "biti s Isusom”, iz zajednistva s
njime.!%

»Slijedenje Krista nije izvanjsko oponasanje, jer doti¢e Covjeka u njegovoj dubokoj
nutrini. Biti Isusov ucenik znaci biti sukladan s njim koji je postao toliko poslusan da je
sebe darovao na krizu (usp. Fil 2, 5-8). Put vjere Krist prebiva u srcu vjernika (usp. Ef
3, 17) 1 tako je ucenik srastao sa svojim Gospodinom i po njemu je uoblicen. To je plod

milosti, djelatne prisutnosti Duha Svetoga“.1?*

Svecenik pronalazi punu istinu svoga identiteta u svojoj izvedenosti iz Krista,
svoga posebnog sudjelovanja i nastavljanja njega samoga. Svecenik je ziva slika Krista.
Budu¢i da je njegovo sveceniStvo izvor 1 uvir prezbiterskog sveceniStva, odnos s
Kristom je prijeko potreban klju¢ za shvaéanje sveéeni¢ke stvarnosti.’?® | Krist je

bozanska limfa koja neprestano ispunja, koja ozivljuje darom Duha Svetoga i ¢ini da

120 Ly, RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 38. — 40.

121 Usp. G. GRESHAKE, Biti svecenik u ovom vremenu, KS, Zagreb, 2010., str. 103.
122 Usp. IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 12.

123 FRANJO, Evangelii gaudium, KS, Zagreb, 2015., Dokumenti 163, br. 1

124 VAN PAVAO II., Veritatis splendor, KS, Zagreb, 2008.,Dokumenti 107, br. 21
125 Usp. IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 12.

34



njegov zivot bude zivot ljubavi. Kr$¢anski Zivot se razvija i idem prema punini

savrenstva samo ako je u neprekidnom Zivotnom zajednistvu s Kristom. 12

Svecenik je Kristov poslanik i orude djelotvornog navijestanja evandelja,
skupljanjem i vodstvom zajednice, oprastanjem grijeha a narocCito euharistijskim
slavljem koje ponazocuje Krista u vrSenju njegova djela ljudskog otkupljenja i savrSene
proslave Boga. Po njemu sam Krist nastavlja svoje spasiteljsko djelou svim vremenima
I krajevima, pa sveukupno poslanje i sva snaga posvecivanja kod svecenika proizlazi od
Krista. Dubina povezanosti s njime je uzrok o kojemu ovisi ucinak da vjernici

prepoznaju Krista i njemu se suobli¢uju.t?’

Iako ve¢ sveti Cini usmjeravaju svecenika prema specificnom obliku Zivljenja
svetosti, svecenik je snagom svoga poslanja i sluzbe pozvan na izgradnju osobne
svetosti koja ,,mnogo doprinosi da vlastitu sluzbu vrse plodonosno*.}?®, Kada se
sveceni¢ke duznosti (munera) obavljaju Kristovim duhom, ostavljaju u srcu trag

uskrsne radosti.«12°

,Prezbiteri su u Crkvi 1 za Crkvu, kao neko sakramentalno posadasnjenje Isusa
Krista Glave 1 Pastira; vjerodostojno propovijedaju njegovu rije¢, ponavljaju njegove
geste oprostenja i ponude spasenja, nadasve krStenjem, pomirenjem i Euharistijom; kao
I on, ispunjeni ljubavlju sve do posvemasnjeg dara samoga sebe skrbe za stado koje

ujedinjuju i vode k Ocu po Kristu u Duhu.“!30

2.3. Poziv svecenika na svetost
Za ocekivati je da roditeljske pozitivne karakteristike genetski i odgojem primaju
djeca. Analogno tome, ako je Otac svet, i mi kao sinovi u Sinu trebamo biti sveti.
Krs$canin treba biti svet jer je po krstenju ucijepljen u Krista koji se predao za nas da
imamo odnos s Ocem kakav ima on kao njegov Jedinorodenac.'® Isusova sveéeni¢ka
molitva govori o njegovu naumu da gledamo i uzivamo Boga (usp. Iv 17, 1-26). Dakle,

»prezbiter ¢e posti¢i svetost na sebi svojstven nacin tako Sto svoje duznosti iskreno i

126 p SOLIC, Kristocentricna utemeljenost krséanskog Zivota, u: CUS 14 (1979.) 2, str. 107.

127 Usp. BISKUPSKA KONFERENCIJA JUGOSLAVIE, Odgoj i obrazovanje svecenickih kandidata,
br. 2.

128 . DUGALIC, Biti svet svecenik, u: VDSB 133 (2005.) 7-8, str. 577. Vise o tome: Usp. DRUGI
VATIKANSKI SABOR, Preshyterorum ordinis, br. 12.

129 KONGREGACIJA ZA KLER, Svecenik — sluzitelj BoZjega milosrda, KS, Zagreb, 2014., Dokumenti
164., br. 135.

130 VAN PAVAO II., Pastores dabo vobis, br. 15.

131 Usp. J. MRCELIC, Transcendencija i imanencija svetosti, u: CUS, 14 (1979) 1., str. 13. — 15.

35



neumorno obavljaju u Kristovu Duhu.“**? Nema nikakvog opravdanja da se na tome ne
radi. Osim izvanrednim djelima, svetost se ostvaruje vrse¢i BoZju volju svim srcem u

svakodnevnim situacijama.*

Istinski susret s Gospodinom i iskrena otvorenost njegovu Duhu vode do one
preobrazbe Citavoga zivota koju nazivamo ,,svetost”. Tko je doista zahvacen Kristom 1
njegovim Duhom, ne moze se zadovoljiti podvojenim i polovi¢nim zivotom, jer ga sila
toga iskustva i susreta tjera na promjenu sebe. ,Zar da sveceni¢ki hod postane put
svetosti izbija iz istinske svetosti zivota koji se hrani molitvom 1 poglavito ljubavlju

Euharistije.«!34

O svetosti je moguce govoriti samo u odnosu prema Bogu koji je ,.triput svet* (usp.
Iz 6,3). Budu¢i da je svet samo Bog koji se potpuno objavio u Isusu Kristu, sva ostala
bi¢a sveta su u mjeri u kojoj su kristoliki.’*® Svetost se ne moze zasluZiti jer je milosni
dar Bozje ljubavi koji mozemo prihvatiti, ali ni tada svetost ne postaje naSe privatno

vlasni$tvo.136

Ugodno nam je 1 drago pri srcu §to u hrvatskome jeziku naziv svecenik podsjec¢a na
svetost. Kao i u Svetome pismu gdje ,,svetac Bozji“ (Mk 1, 4; Lk 4, 34; lv 6, 69) ne
oznacuje ¢udorednost i kreposnu svetost, tako je i ,,sveCenik” poveznica osobe s
tajanstvenom Bozjom biti. Drugim rije¢ima, pojam svecenik ukazuje da su svecenici
Bogu posveceni, od njega izabrani i osposobljeni za sluzbu BoZzju. Svecenicka svetost
mora biti apostolska. Nije dovoljno §to je svecenik blizu Bogu, nego mora svim silama
nastojati da sluZenjem 1 usrdnim molitvama privede ljude k njemu. Osim apostolska,
svecenikova svetost mora biti i moliteljska. Jasno je da svecenik ne stigne moliti koliko
i monabh, ali ipak moZe svoj rad pretvoriti u molitvu.*’ Ne valja neumjesno produZivati
1 profanirati svoj rad zato da bismo se izjednacili s onima koje moramo privesti k Bogu.
Inace, ljudi ¢e se pitati je li uopce svecenik ako ga ne vide da se moli, osim onda kada

mora obaviti sluzbene obrede, makar ne bas poboZno.138 »Sveti svecenici ¢ine narod

132 DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 13.

133 Usp. J. M. DE REVILLE, Sveti upnik Arski, UPT, Pakovo, 2009., str. 125. — 126.
134 Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCIJA, Na svetost pozvani, br. 99.
135 Isto, str. 7.

136 Usp. J. MRCELIC, Transcendencija i imanencija svetosti, str. 16.

137 O navedenoj temi je s velikim Zarom govorio sveti Vinko Paulski.

138 Usp. A. SKRINJAR, Svecenicka svetost, u: OZ, 41 (1986.) 2., str. 152. — 153.

36



kreposnim, kreposni svecenici ¢ine narod dobrim,, dobri svecenici (ni sveti ni kreposni)

¢ine narod bezboznim).3°

Imajuéi u vidu zahtjevnost potpunog umiranja sebi da bismo Zzivjeli po Kristu, s
Kristom 1 u Kristu za druge, moze nam se Ciniti da je drama svecenickog zivota
svojevrsna korizma od 70-80 godina koja je obavijena troSenjem sebe i neshvaéenosti
od strane drugih. Ipak, kao $to je poruka korizme sadrzana ve¢ u Isusovu nadvladavanju
triju kusnja u pustinji kojima govori o pobjedi, tako i sveéenicki zZivot treba promatrati
kao put koji ide do pobjede. Svec¢eniku ¢e Duh Sveti poslati i milosrdne Samaritance
koji povijaju rane, dobre zene koje prate na naSem kriznom putu, suosjecajne Veronike
koje brisu suze, vjerne Marije, pouzdane prijatelje i odane majke koje stoje u podnozju

kriza.}*? Pa ipak, on ne Zivi od koncentrata ljudske ljubavi.

Put svetosti zahtjeva od sveéenika promatranje samoga sebe kroz Krista od kojega
zivi 1 kroz evandeoske vrednote koje ostvaruje voden pouzdanjem u Boga. Drugim
rije¢ima, to je sjedenje do nogu Isusovih i upijanje njega. Tako pouceni, dobivamo
snazan poticaj volje za usmjeravanje afektivnosti i velikodu$no nastojanje oko vlastitog

posvecenja, ali i svjedogenja.}*!

,,Raspolozivost za Boga otvara nas raspolozivosti za bracu i raspolozivosti za zivot,
koji razumijevamo kao solidarnu radost i zada¢u.“'*? Vjera nas ne oslobada napora,
nego nam pomaze i hrabri da ¢emo uspjeti. Raditi puno bez Boga je neuspjesno, a raditi

s njime je sve.'3

»Zahtjev sveceniCke svetosti, koji izvire iz svecenicke sluzbe, jest u svom
najdubljem temelju onaj zahtjev koji je zahtijevao 1 Neokaljano Zace¢e Gospodinove
majke. Samo onda kada svecenik unese Citav svoj Zivot u svoje zvanje ostvaruje svoju

sluzbu.“!** Tu sluzbu Zivi u odnosima prema drugima i za njih.

139 E. BONINSEGNA, Svecenice, tko si?, str. 10.

140 M. SZENTMARTONI, Ocarani BoZjom rijecju, str. 36.

141 Usp. KONGREGACIA ZA KLER, Sveéenik — sluZitelj BoZjega milosrda, br. 81.
142 BENEDIKT XVI., Caritas in veritate, br. 78

143 Ysp. LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 98.

144 K. RAHNER, Sluge Kristove, Sarajevo, 1978., str. 59.

37



2.4. Meduovisnost naravi i milosti u meduljudskim odnosima

Svecenik Krista nasljeduje u svemu, a osobito u naravnoj etici i vrlinama koje su,
C¢itajuci Sveto pismo, prepoznali gotovo svi, pa 1 ateisticki mislioci. Tesko je rec¢i postoji
li uopce nevjernik koji bi kr§¢anstvu osporio izvanredan eticki sustav, a Isusu savrSenost
kreposnog zivota. Toma Akvinski promatra milost kao kvalitetu naravi koja ima svoju
ontologiju. Milost daje novu formu ¢ovjeku jer akcidentalno mijenja njegovu narav i
¢ini Covjeka slicnim Bogu. Ovo srednjovjekovno razumijevanje izric¢e jedan vid odnosa
milosti i naravi koji je u postkoncilskom vremenu dopunjen drugim vidom — suradnja s
milos¢u kao ljubavna relacija izmedu Boga i ¢ovjeka. U tome kontekstu milost vise nije
,mnozina resursa“ koje treba primijeniti u zivot, nego ,,je naklonost, ni¢im zasluzena
pomo¢ koju nam Bog daje da bismo odgovorili njegovu pozivu, da postanemo sinovi i

kéeri Bozje, posinci, sudionici bozanske naravi i Zivota vje¢noga®.1%°

Milost i narav, CovjeStvo i sveéeni$tvo trebaju biti tako harmoni¢no u sebi
ujedinjeni, da ih milost ¢ini cjelinom ve¢om od zbroja tih dvaju komponenti iz koje ¢e
progovarati ,,poStenje, pravednost, plemenitost, samilost, dobrota, covjekoljublje,
blagost, ljubaznost, uljudnost, fino¢a, ugladenost, takt, iskrenost, susretljivost itd. U
tome kontekstu postaje shvatljivije kako milost ne uniStava, nego pretpostavlja i
usavrSuje narav. Ne mozemo si pojmiti Svetog Svecenika koji ne bi bio imao razvijene
naravne kreposti. Covjestvo oplemenjeno milo§éu Svetoga reda ima moé izaravati
Krista vjernicima, ali i nevjernicima kojima Duh Sveti moZe otvoriti srce 1 navesti ih na
pitanje §to je to u ovom sveceniku?'*® ,Danasnje vrijeme samo ée onda vjerovati u

svetost sveéenika, ako se on najprije pokaZe kao ¢ovjek u punom smislu.“*’

Promotrimo taj odnos milosti i naravi na primjeru kralja Davida. Njegove kvalitete
da je hrabar junak, ratnik, vjest govornik, krasna stasa dobivaju snagu i uporisSte u tome
§to je Jahve s njim. Nakon $to je David pomazan za kralja, Saulove sposobnosti su
oslavljene tjeskobom i bunilom. Davidova je snaga umnozena Bozjim blagoslovom koji
je s njime u svim pothvatima, pa iz povjerenja u Boga smiono izaziva Golijata na
dvoboj kojega do tada nitko nije pobijedio. Njegova hrabrost nije bila nerazumna jer je

imao iskustvo borbe s lavovima i medvjedima 1 uz to se snaznom vjerom uzdao u Bozju

Y5 Katekizam Katoliékg Crkve, br. 1996.
146 Usp. A. PAVLOVIC, Josip Pavlovié: Svecenik kao covjek, u: VDSB, 133 (2005.) 7-8, str. 606. — 607.
147 1sto.

38



milost. To je izraZzeno prekrasnom ispovijes¢u vjere. Samo je Jahve nepobjediv. I svaki

koji je u vjeri sjedinjen s Jahvom, postaje nepobjediv.14®

Od 1 Sam 16 do 2 Sam 11 Sveto nas pismo izvjeStava 0 usponima i pobjedama, o
politi¢koj i religioznoj zrelosti kralja Davida. Na zenitu svoje slave najslavniji i najveéi
Izraelski kralj ponovno postaje slabi¢ jer je izgubio iz vida svrhu svoga poslanja. Zrelost
je ovdje promatrana kao otvorenost srca i uma Jahvinoj milosti. U tome svjetlu i pad
postaje sredstvo otkrivanja Bozje veli¢ine. David raskajanim srcem (usp. Ps 51, 3-9)
ocituje vlastitu zrelost izdize se iz gliba jer je uvjeren da Bog ne odvrac¢a svoju
naklonost od onih koji mu se svim srcem vrate. Na putu ostvarenja svetosti i punine
humanuma, pozvani istovremeno putuje linijama otkrivanja Bozje veli¢ine i dobrote kao
I dubine vlastitoga pada, malenosti i sklonosti grijehu. Zbog toga je put obrac¢enja put
svetosti. To je bio i1 put Davida koji je u imenu svoga sina (Salomon = mir, sreca)
izrazava Zelju da Bog opet u potpunosti prihvati njega i Izraelski narod u svojoj

ljubavi. 4

»Milosrde ¢e uvijek biti ve¢e od svakoga grijeha, jer nitko ne moze postavljati
granicu ljubavi Boga koji prasta. Ako samo podignemo pogled i ostavimo barem jednu
pukotinu za djelovanje njegove Milosti, Isus ¢ini ¢uda i s naSim grijehom, bijedom i
svim onim $to jesmo. Ne zaboravimo da na ¢udu svadbe u Kani Isus sluzi vodom iz
posuda u kojim se ,,pralo® od grijeha, vodom koja sadrzi neéistocu da bi ju pretvorio u
vino — u najbolje. Ne mozemo li onda u toj slici prepoznati ¢udo koje Bog po milosti
izvodi u Govjeku koji mu se posveti?*®® , Covjekova slabost je golema snaga koja
privlaci Boga, a covjekovo siromastvo sjajna prigoda da mu se Bog daruje...Bog moze
sve u srcu koje ga ljubi...Tek kada smo s Bogom u sebi, onda smo kod sebe njim

bogati. 1%

2.4.1. Odnos prema autoritetu
Za pokretanje i odrZavanje zdravih odnosa u zajednici je potrebna zdrava naravna
baza koja je preduvjet za dugoro¢nu srecu. Naravnost dolazi na vidjelo kroz nase
interakcije 1 putem borbi s druStvenim okruZenjem. Relacijska emocionalna nezrelost je

povezana s zapletajima i nezadovoljavaju¢om plitkoom odnosa. Kad smo svjesni i

148 Usp. C. TOMIC, Davidovo doba, str. 104.

149 Usp. isto, str. 199. — 206.

150 Usp. FRANJO, Bozje je ime milosrde. Razgovor s Andreom Torniellijem, \erbum, Split, 2016., str. 97.
- 98.

1511 3. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 26.

39



zapovijedamo vlastitim emocijama, razvit ¢emo sposobnost da udemo u odgovarajucu
razinu odnosa s drugim osobama, pa tako i s autoritetom. Inace, mozemo podleci
zavisti, nepovjerenju, sumnji i posesivnosti. Umjesto da se osje¢amo odgovornima, biti

¢emo skloni kriviti druge ili okolinu za nase greske ili propuste.

Nije neuobicajeno da je pozvani pretjerano ovisan o onome $to autoritet'>? misli ili
govori o njemu. To moze biti posljedica relacijskih gubitaka pretrpljenih u ranijim
fazama razvoja.’>Jedan od razloga je i zavist ili narcisoidnost kojoj ¢ovjek ponekad
dopusti prevlast. Tako borba za duse i Kraljevstvo Bozje bude svedena na borbu za
vremenito (dobrostoje¢u zupu, status ili reputaciju). Takoder odnos neiskrenosti i
nepovjerenja prema autoritetu zajedno s nejasno¢ama izazvanim predrasudama uvjetuju
stvaranje stereotipa popraéenih ljubomorom.’® Upravo ¢e napretkom u emocionalnoj
zrelosti pozvani biti u mogucnosti da se oslanja na sebe i Boga, te da ziveci kr§¢anske
vrednote razboritosti, istinoljubivosti i podloZnosti osje¢a mir kako u srcu, tako i u

odnosu prema autoritetu.

Teznja Covjeka da bude voljen nuzno zahtijeva i dimenziju prihvacanja od strane
okoline, pa i od strane autoriteta, §to u zajedniStvu ljubavne veze ili braka medusobno
¢ine supruznici. Pozvanoga ponekad na poseban nacin pritiS¢e Cuvstveni teret, pa se
odlucuje da nekim vrjednijim ¢inom privuée paznju autoriteta od kojega oc¢ekuje da to
vidi i pohvali. Kada se nade u situaciji dozivljene nepravde, zaobilazenja i uskracivanja
zasluzene nagrade i pohvale, emocionalno zrela osoba nece ocajavati. Pozvani c¢e
ponekad izraziti svoje nezadovoljstvo istim 1 ukazati na problem, jer se ne boji izreci §to
osje¢a i misli unato¢ moguéim posljedicama.'®> Emocionalno zdrave osobe vide
neuspjeh kao iskustvo ucenja, prihvacaju odgovornost, uce iz povratne informacije, i

traZe mogucénost krenuti dalje.

Pozvani se tijekom odgoja na poseban nacin nalazi u fazi samoostvarivanja i
osamostaljivanja duSevnih 1 svih drugih sposobnosti o kojima se svijest 1 sigurnost
dobiva praksom, upotrebom 1 vjezbanjem. Potreba za nutarnjim rastom i vjezbanjem

ofituje se u intenzivnom interesu za predmete koji doprinose razvoju i odbacivanju

152 Ovdje autoritet promatramo najprije u osobi rektora za bogoslove, zupnika za dakona i kapelana, te
biskupa za prezbitere.

158 Usp. PARAPPULLY, J., KUTTIANIMATTATHIL, J., Psychosexual Integration and Celibate
Maturity, str. 66. — 73.

154 Usp. I. LEPP, Psihoanaliza ljubavi, str. 139. — 145

155 Usp. isto.

40



onoga §to taj razvoj koc€i. Zato u adolescentskoj dobi dolazi do sukoba s autoritetom jer
se covjekova priroda buni protiv izvrSenja onoga u $to nema uvid a sukladno tome ni
valorizaciju radi li se o stimulativnome ili destimulativhome elementu i situaciji.
Autoritet je zato pozvan dati obja$njenje znacaja onoga $to se od pojedinca trazi, jer u
suprotnome osoba postaje nesamostalan i infantilan pojedinac koji postaje na teret sebi i

drugima.*®

Poput svakog Covjeka, pozvani se nade u situacijama u kojima nema jasno
tumacenje nekih dogadaja. Osjeca da ga Bog zove na predanje, ali se narav protivi. ISus
u Getzemaniju moli Oca da ga mimoide kalez muke. Iako shvaca $to ga ¢eka, narav mu
se suprotstavlja, no i u ovoj situaciji prihvaca Ocevu volju, ima povjerenje u onoga Koji
stoji iza tog poziva.'® Krist ,,iz onoga §to prepati, naviknu slugati (Heb 5, 8). Cijeli je
njegov zivot poslusnost volji Ocevoj. Bio je ,,poslusan do smrti, smrti na krizu* (Fil 2,
8). Kako za Krista, tako i za pozvanog, poslusnost izraZzava potpuno spremnost vrSiti
BoZju volju koja se oéituje U sugestijama nadredenih.’®® | Prezbiteri, pak, imaju¢i pred
o¢ima puninu sakramenta reda koju uzivaju biskupi, neka u njima postuju autoritet
Krista, vrhovnog pastira. Neka, dakle, prianjaju uza svog biskupa iskrenom ljubavlju i
posluinoséu.“® Staviti se biskupu na raspolaganje je izraz vlastite slobode, poslusnosti
i odanosti. Njome se jaca zajedniS$tvo i snazno proturje¢i suvremenim tendencijama

slobodarstva.

Pozitivan ishod oblikovanja sveceniCkog identiteta ocituje se u spremnosti
preuzmanja svecenicke sluzbe. Ako ne naglas, onda barem u sebi, mladi svecenik bi u
sebi trebao ponavljati. Evo me, biskupe, Salji me kamogod hoces, spreman sam i¢i na
bilo koju zupu, posao, bez izuzetka i rezerve koje su pokazatelj da svecenic¢ka formacija
nije dovrsena.’®® Nitko nije svjesniji od sveéenika da su Crkvi potrebna pravila i
hijerarhija jer podredenost rada harmonijom. Pozvani se vrlo rado treba zalagati u bilo

kojoj povjerenoj sluzbi, pa makar ona bila i neuglednija ili oskudnija.t6*

Uzimo za primjer svetoga Zupnika Arskog kojega je 1817. godine nadbiskup

Lyona ondje poslao. Unato¢ tome $to je Ars bila vrlo mala i duhovno opustoSena zupa u

156 Usp. V. BAJSIC, Na rubovima Crkve i civilizacije, KS, Zagreb, 1972, str. 224, — 225,

157 M. SZENTMARTONI, Psihologija duhovnog Zivota, str. 202. — 203,

1%8 Usp. KONGREGACIA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 56.

159 DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 7.

160 Usp. M. SZENTMARTONI, Putovi i stranputice izgradnje svecenickog identiteta, u: BS, 80 (2010.) 3,
str. 911.

161 DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 15.

41



koju nitko nije htio, on prihva¢a imenovanje S optimizmom temeljenim na predanju
Bogu §to na kraju rezultira izvanrednim plodovima.'®? Ipak, od svih ljudi najveéi uzor
poslusnosti svecenicima i1 redovnicima je Marija. Ona je, nakon S$to je jednom pristala
na Bozji plan, ostala vjerna svom obecanju ostala do kraja zivota. To je ideal koji treba
slijediti.®

2.4.2. Odnos prema povjerenom mu stadu

Svako ljudsko bi¢e moze postati istinski ljudsko jedino putem susreta s drugim, jer
se tako misterij osobe podvostrucuje.’®* Zadatak samoostvarenja neodvojivo je zadatak i
individuacije i relacije.'® Shodno tome, ostvarivanje sveéeni¢kog poziva zahtjeva od
pozvanog odredeni stupanj sposobnosti da se odgovori situacijama, kontrolira vlastite
emocije, ima stabilna raspolozenja i da se ponasa zrelo u odnosima prema drugima,
postajuéi tako sudionik njihova Zzivota.!®® Nadalje, vazan je izdiferenciran vlastiti
identitet koji osobi omogucuje plodnu, empatijsku komunikaciju s drugima, gdje ne
dolazi do difuzije uloga, identiteta. Pozvani bi se trebao vjezbati u ,,baratanju svijetom*.
Tijekom sazrijevanja moze biti nespretan i zbunjen u nastupu, a to moze pobuditi
osjeCaj manje vrijednosti. Tada se nisko samopostovanje na krivi nafin moze
kompenzirati arogantno$éu i omalovazavanjem tudih problema.!®” Narcizam i
objektivne prepreke, na koje osoba ne moze utjecati (fizicki nedostatci i sl.), ukoliko su
povezani s emocionalnom tankocutno$¢u, mogu bitno umanjiti ili ¢ak onemoguditi
sposobnost posvecene osobe za uspostavljanje zdravog odnosa bliskosti 1 ljubavi prema

povjerenim mu ljudima.*6®

Samopostovanje, svijest o vlastitoj jedincatosti 1 ljubav prema drugome ¢ine da
osoba nema straha od prisne komuniciranje s drugima, jer se ne boji da ¢e pod
utjecajem sugovornika izgubiti vlastitu osobnost, te tako postati samo sjena nekog
drugog. Samom c¢injenicom S§to je izbjegnut strah, a izostao osjec¢aja krhkosti, jaca

sposobnost za ljubav.

Sposobnost uspostavljanja zrelih meduljudskih odnosa je uistinu bitan ¢imbenik

za one koji su odgovorni za zajednicu i stvaratelji njezina zajednisStva. To zahtijeva da

162 Usp. J. M. DE REVILLE, Sveti Zupnik Arski, str. 39.

163 Usp. M. NIKIC, Svecenicka duhovnost — integrativni ¢imbenik svecenickog identiteta, str. 860.
164 Usp. M. BUBER, Ich und Du.

185 Usp. F. IMODA, Razvoj ¢ovjeka- Psihologija i misterij, str. 214.

186 Usp. V. K. SINHA, A Study of Emotional Maturity and Adjustment od College Student, str. 594.
167 Usp. V. BAJSIC, Na rubovima Crkve i civilizacije, str. 227.

188 Usp. I. LEPP, Psihoanaliza ljubavi, str. 130. — 134.

42



sveéenik ljubazan, gostoljubiv, iskren u rije¢ima i srcu, razborit, uzdrzljiv, velikodusan i
raspoloziv za sluzenje, sposoban osobno ponuditi i probuditi u drugima otvorene i
bratske odnose, spreman razumjeti, oprostiti, tjesiti (usp. 1 Tim 3, 1-5; Tit 1, 7-9).16°
Postoji opasnost zaustavljanja na razini naravnosti. Vjernici se lako mogu poceti diviti
sveéeniku koji je uvijek dobro raspolozen i kod kojega uvijek svega ima.'’® Kada bi
sveéenik dao samo sebe ¢ovjeku, to bi bilo premalo. ,.Sto tko sije, to ¢e 1 zeti* (Gal 6,7).
Pozvani ne moze sijati svoje, a oCekivati Bozje. Zato pozvani, ,,Duha ne trni* jer bit ¢e

ti krivo (1 Sol 5, 19).

S druge strane, svecenici nisu andeli i to ne trebaju biti. Kao ljudi oni su cjelina -
jedinstvo duSe i tijela. Osoba se vrlo lako demonizira kad se prebaci u duhovnu
dimenziju koja ne prihvaéa tjelesnost, emocije i drustveni zivot, odnosno druge ljude.
Prava duhovnost je uvijek utjelovljena §to znaci da prihvaca tijelo, emocije 1 druge

ljude, integrira to u cjelinu, prozima Duhom BoZjim koji u nama ostvaruje svoj plan.*’*

Svecenik je covjek mnogostrukih ljudskih odnosa: posvecuje svoje vrijeme ,,baveci
se ljudima“. Svoje vrijeme treba provoditi u susretu s ljudima: s onima koji ga vole i
pomazu, ali i s onima koji ga kritiziraju i omalovazavaju. Radi se o izvanrednom
ljudskom iskustvu. Svecenik susrece sve te ljude da se zanima za njihov zivot, za
njihovu radost i zalost, za njihovu vjeru. Njemu ljudi ¢esto otvaraju svoja srca na nacin
koji nema premca u drugim ljudskim odnosima, i u tome povjerenju se sije Rije¢ Bozja
koja govori istinu, koja se otvara vie¢noj nadi, koja iscjeljuje po oprostenju.t’? To zna¢i
uz pomo¢ Duha Svetoga biti ispred stada po kreposnom Zivotu i sluzbi posvecivanja,
biti u sredini stada po nauc¢avanjem i suzivljenos$¢u s izazovima i poteskocama vjernika
i koracati iza stada te duhovnim vodstvom paziti na njihove korake. Uzvisenog li i

zahtjevnog poslanja!

2.4.3. Odnos prema osobi suprotnog spola
Iako je u proslosti govor o intimnosti osoba posvecenoga Zivota bio tabu tema, u
psiholoskim istraZzivanjima danasnjice ona je vrlo zanimljiva 1 primamljiva

problematika.’”® Cinjenica da je pozvani po naravi usmjeren prema osobi suprotnog

169 Usp. IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 43.

170 Usp. E. LODI, Najbolje, Kopriva-graf, Zagreb, 2004., str. 35.

171 Usp. M. NIKIC, Svecenicka duhovnost — integrativni ¢imbenik svecenickog identiteta, str. 851.

172 Usp. M. SZENTMARTONI, Putovi i stranputice izgradnje sveéenickog identiteta, str. 922.

173 Usp. J. PARAPPULLY, J. KUTTIANIMATTATHIL Psychosexual Integration and Celibate Maturity,
str. 74. — 75.

43



spola a po pozivu na nadnaravno odricanje, ¢ini ovu problematiku neizostavnom u

kontekstu govora o ostvarivanju svec¢eni¢kog poziva.

Etimoloski korijen rijeci ,,intiman* dolazi od lat. intimus — ono $to je unutarnje, i
intimare — naslutiti, objaviti, iznijeti na vidjelo. Spajaju¢i znaCenja ovih dvaju rijeci
dolazimo do zakljucka kako je znacenje procesa intimnosti razjasniti ono $to se dogada

unutar ¢ovjeka, a upravo to nas ovdje zanima.

Iako znatno manje nego pije, i danas ima psihologa i lije¢nika koji ljudima koji
pate od tjeskobe ili opsesije (medu kojima su i osobe posveéenoga zivota), preporucuju
izvanbracne odnose i povremene posjete prostitutkama. Razlog tomu jest ¢injenica da
seksualna funkcija troSi najviSe osjec¢ajne energije. Sukladno tome, osoba s bogatijim
libidom ima vece seksualne porive. Ukoliko se taj libido ne usmjeri na pozitivne i
korisne aktivnosti, seksualna napetost postaje veca. Ako se to ne dogodi, osjecajna

energija eskalira na Sesto neprimjerene, a ponekad ¢ak i na monstruozne nacine.*’*

Cistoéa, dakle, nije $tetna ukoliko se osjecajna energija preusmjeri na pravovaljan
nacin u svrhu postizanja visih ideala. Crkvena je doktrina u toj stvari u potpunom skladu
s rezultatima dubinske psihologije. ,,Ako bi crkveni poglavari zahtijevali od
sjemenistarca, od svecenika, od redovnica puku materijalnu ¢istocu, ne brinu¢i mnogo o
cilju toga zahtjeva, morali bismo u tom vidjeti obicnu — ali koliko opasnu! —
deformaciju doktrine.“!”™ U podruéju seksualnog susreta se na poseban nacin pojavljuje
uloga 1 vaznost afektivne strasti, kako bi se to podruc¢je covjekova Zivota priblizilo
misteriju ljudske osobe. Misterij se ne ocituje samo na vitalnoj razini slicnoj onoj kod
Zivotinja, nego 1 na afektivnoj, komunikativnoj, potpuno ljudskoj i duhovnoj razini. Od
navedenih se jedino na afektivhom podru¢ju javlja moguénost da se ,,ima“, da se
»Zgospodari“ drugim, ili da se iskoristi susret radi ,,dokazivanja“ svoje ili tude
vrijednosti.}’® To su Govjekove psiholoske potrebe koje ne nestaju same od sebe. Zato
kada govorimo o ostvarivanju svecenickog poziva valja ukazati na vaznost usmjerenja 1
»troSenja®“ libida na intenzivan duhovni Zivot, intelektualni rad, umjetnost ili sport.
Cistoéa se u zivotu takvih ljudi pokazuje kao vrlo moéan faktor visih duhovnih

djelatnosti.

17 Usp. I. LEPP, Higijena duse, KS, Zagreb, 1985., str. 133. — 134.
175 Isto., str. 134.
176 Usp. F. IMODA, Razvoj covjeka- Psihologija i misterij, str. 69.

44



Ljudsko se bi¢e ne moze u punini ostvariti bez ljubavi. Svaki ¢ovjek vise ili
manje nejasno tezi da se ostvari, to jest da ono Sto jest nadide onim §to treba biti. Zbog
toga bez sumnje svi teZe da vole i budu voljeni.!”’” Velika prepreka u emocionalnom
sazrijevanju predstavlja element iskustva zajedniStva u ljubavi prema voljenoj osobi.
Celibatska je ¢istoca u biti dragovoljno predanje Bogu izraZzena u nesebi¢nom sluzenju
covjecanstvu. Samo svijes¢u da smo stvoreni da ljubimo kao §to je Krist ljubio nas (usp.
Pnz 6, 4-5), i uz Bozju pomo¢ u nastojanju oko afektivne zrelosti, moguce je nadvladati
egocentrizam. Takav ¢e Covjek biti u mogucnosti odreci se sebe zbog ljubavi i predanja
Bogu i bliznjemu, odnosno prona¢i balans izmedu dvaju krajnosti bez kojih nije moguca
sre¢a u celibatu. Ovime se Zeli jasno naglasiti da poziv na djevicanstvo ne iskljucuje
intimne odnose. Naprotiv, celibat poziva na odnos ljubavi koji nije svodiv isklju¢ivo na
seksualni ¢in.}"® Ljudi mogu, i mnogi to ¢ine, Zivjeti bez genitalnoga partnera. Ono $to
ne smijemo i ne trebamo jest zivjeti bez ljubavi, prijateljstva, oprastanja, njeznosti i
suosjecanja.l’”® Ukoliko seksualnost shvatimo kao sposobnost darivanja i ne svedemo ju

isklju¢ivo na genitalnu dimenziju, mozemo reci da je svecenik pozvan Zivjeti seksualno!

2.1.3.1. Nenavezanost

Covijekovo ja je upuéeno i ostvaruje se u zajednistvu s jednim ti. Ipak, prevelik
stupanj upucenosti moze biti na Stetu vlastitom identitetu jer je nezdrav ¢imbenik u
bliskim odnosima. Promotrimo situaciju u kojoj pozvani ostvaruje svoje poslanje, a
zena to (ne)opravdano shvati kao iskaz njegove ljubavi njoj osobno. Tu ljubav vise nije
na dobrobit i izgradnju, nego postaje razarajuta. S druge strane, samodostatnost
popra¢ena hladnom rezervirano$¢u umanjuje sposobnost osobe da primi drugoga —
njegova razmiSljanja, osjecaje i stavove. Tada govorimo o krutosti koja odbija. Rad na
zdravom stupnju odnosa prema zenama je iznimno zahtjevan zadatak za pozvanoga na

putu prema svetosti.'8°

Najprije nekoliko rije¢i o razlozima i1 manifestaciji navezanosti. Osoba s
emocionalnim oziljcima ne samo da ima sliku o sebi kao o nepozeljnoj i nesposobnoj
osobi, nego 1 svijetu u kojemu Zivi kao o neprijateljskom mjestu. Zbog pretjerane

osjetljivosti na kritike okoline, osoba pokusava i1 pronalazi nekoga tko ju prihvaca, a

177 Usp. 1. LEPP, Psihoanaliza ljubavi, str.130.

178 Usp. J. PARAPPULLY, J. KUTTIANIMATTATHIL Psychosexual Integration and Celibate Maturity,
str. 72. - 73.

179 Usp. S. J. ROSETT], The Joy of Prieshood, str. 86.

180 Usp. isto, str. 75.

45



zbog stanja ranjivosti onda viSe nije u stanju odrediti granicu odnosa. Svima je potreban
stupanj emocionalne tvrdo¢e da bismo se obranili od stvarnih i umisljenih prijetnji
vlastitomu ja. Stjecanje samopouzdanja pomalo mice tvrdu vanjsku ljusku osobnosti,
ispod koje se krije meka nutarnja osobnost kojoj je potrebna zastita i ljubav. Tada
samopouzdanje ¢ini da osobi vise nije potrebno da bude priznata i voljena od svakoga,
povrede i izrugivanja viSe nemaju onu razornu snagu kao prije. Emocionalne povrede
imaju ja¢i u¢inak na pojedinca kada je u stanju depresije, frustracije, gnjeva ili straha.'8!
Stoga je osobito potrebna duhovna dimenzija rastere¢enja i opusStanja, jer stanje
opustenosti omogucava da na situaciju gledamo pozitivno. Primjerice, kada jedan
svecenik dobaci drugome koji je u stanju opustenosti Saljivu primjedbu, on ¢e se na nju

nasmijati i nece u njoj prepoznavati loSu namjeru.

Emocionalno zreo svecenik nece imati tendenciju stvaranja nezdravih dodataka
koje Kkarakteriziraju prekomjerne posesivnosti (dvosmisleni razgovori, kriterij da
domacica mora biti zgodna mlada udovica, prenaglaSena tjeSiteljska funkcija prema
zenskim osobama), te se tako kloni onoga §to moze biti preteca za kasniji seksualni
odnos koji je krSenje poziva na Cistocu. Takva se osoba odlikuje dubokim osjecajem
sigurnosti i samopouzdanja bez previse ovisnosti 0 drugima i straha od razbijanja
odnosa ili napustenosti. Na taj se nacin izbjegava nesigurnost koja ¢ini da osoba nerado
kaze "ne" kada dode do ponude seksualnog odnosa. Nadalje, zdravo samopostovanje je
nuzan uvjet za zrelost odnosa prema osobama suprotnoga spola.’®? Samo takva osoba
moze postivati svoje tijelo, misli, emocije 1 osjecaje, a takoder 1 druge. Istinski Bozji
nasljedovatelj poput Krista ima uravnoteZen osjecaj stvarnosti 1 uravnoteZenu presudu u
odnosima. Svet je svecenik koji zna biti topao, a u isto vrijeme ne previse

sentimentalan; koji zna kako voljeti bez nezdravih navezanosti.

2.1.3.2. Mobilizacija libida
Govore¢i o posvecenom beZenstvu postoje neki prigovori poput: Ne znaci li
posveceno bezenstvo podcjenjivanje ljudske ljubavi i vrijednosti seksualnosti i Zenidbe?
Nije li to potiskivanje jakih nagona u ¢ovjeku koji mogu naskoditi njegovoj psihickoj

ravnotezi? Ne bi li se ukidanjem celibata nadvladala kriza zvanja?

181 Usp. I. GOLUB, Najprije covjek, str. 45, — 49.
182 Usp. J. PARAPPULLY, J. KUTTIANIMATTATHIL Psychosexual integration and Celibate Maturity,
str. 74.

46



Poznata je Cinjenica da snaga seksualnog nagona pripada samome vrhu covjeku
naravnih instinkta. Kao svi nagoni, i on sluzi temeljnoj prirodnoj potrebi c¢ije
zadovoljenje umanjuje psihiCku napetost. Kao Sto post i1 razli¢ita odricanja nemaju
svthu u sebi samima, tako ni ¢isto¢a nema smisla ako nije slobodna i motivirana
ostvarenjem visih ideala. To vrijedi i za ¢ovjeka na putu ostvarenja sveceni¢kog poziva.
Teoretski gledano, ukoliko ¢ovjek ima pravo na zadovoljavanje potrebe za hranom i
pic¢em, to bi isto trebalo vrijediti 1 za seksualni nagon. Medutim, dok su prva dva malo
ovisna o ljudskoj slobodi (jer njihovo nezadovoljenje dovodi do smrti), kod seksualnog
nagona to nije slucaj. Osim toga, on ukljucuje sve ljudske dimenzije i ukorijenjen je u
dusi ¢ovjeka mnogo vise nego ostali.!® U izboru celibata Katolicka je Crkva vodena
duboko evandeoskim obrazlozenjem: Celibatom je Crkva htjela uciniti svecenika
covjekom nedjeljivo sjedinjenim s Kristom, i viSe darovana samo njegovoj osobi,
¢ovjekom potpunije raspolozivim za apostolat i za sluzenje siromasima, covjekom koji
bi cijelim svojim zivotom bio svjedok Kraljevstva Bozjega i znak eshatoloske
stvarnosti. Celibat nije utoCiSte za bojazljive 1 predane sudbini, sklone zatvoriti se u
same sebe 1 potisnuti svoje sposobnosti darivanja, ve¢ svjesna obveza $to zahtjeva

zrtvovanje kojim svecenik predstavlja putokaz nebeske egzistencije.®*

Crkva cuva celibat jer je on svjedoCenje potpune dosljednosti u nasljedovanju
Krista 1 signalizacija da postoji vjecnost i Ljubav kojoj smo usmjereni. lako gledajuci
isklju¢ivo Sveto pismo teSko mozemo opravdati celibat, u shvacanju tog specificnog
zahtjeva samonadilaZenja pomaZe nam istina da je ve¢ tada postojalo onih ,koji se
onesposobise poradi kraljevstva nebeskog®™ (Mt 19, 10-12). Celibat je karizma koja jaca
volju u primanju milosti da se nepodijeljena srca i slobodnije posveti sluZzenju Bogu i

ljudima.'®®

,»Crkva je od pocetka htjela sacuvati dar suzdrzljivosti klerika te se
opredijelila za to da kandidate za sveti red medu neoZenjenima (usp. 2 Sol 2, 15; 1 Kor

7,5;9,5;1Tim 3,2.12; 5, 9; Tit 1, 6.8).1°

Celibat je viSe od ne-Zenidbe. U danaSnjem je druStvu poZeljno biti neoZenjen,
odnosno zivjeti za sebe ugadajuci spolnim nagonima u vise ili manje Cestim ,,vezama

bez obaveza“. Takav je zivot odraz parcijalno genitalizirano-liberaliziranog i

183 Usp. I. LEPP, Higijena duse, str. 130. — 132.

184 Usp. A. FAVALE, Duhovnost prezbiterske sluzbe, str. 172. — 180.

185 Usp. DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Preshyterorum ordinis, br. 16; Usp. IVAN PAVAO II.,
Pastores dabo vobis, br. 29.

186 Usp. KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 81.

47



komercijaliziranog shvacanja spolnosti. I dok se danas zenidba ne sklapa zbog egoizma,
svecenik to Cini radi potpunog predanja drugima da kao osoba ne pripada potpuno
nikome, nego da u sluzbi alter Christusa bude svima sve. On se prinosi Crkvi za njeno
posvecenje. Ovdje govorimo o stvarnosti koja mnogostruko nadilazi propis zabrane
spolnih odnosa. Ta obveza, osim pravnog, ima teoloski i moralni karakter karizme i
dara, te je ,,vjencani prsten” svecenika s Crkvom. Njime svecenik stjeCe duhovno
odinstvo i realizira svoju muskost tako $to se na o¢inski na¢in brine i sluzi zajednici.*®’
Celibat je, dakle, darivanje samoga sebe s Kristom njegovoj Crkvi i izrazava svec¢eni¢ko

188

sluzenje Crkvi.® | Cistoéa je krepost koja dolazi s neba i nikad je ne¢emo imati ako je

ne budemo trazili od Boga.*1&°

Nadalje, vazno je istaknuti da ista osjeéajna energija hrani sve duSevne
aktivnosti. Covjek trosi mnogo libida na razvitak svojih sposobnosti. Ako je znatan dio
te energije mobiliziran u genitalnoj seksualnosti, te ne moze i¢i drugacije nego na Stetu
duSevne cjelokupnosti. S druge strane, ukoliko se seksualni libido usmjeri na potpuno
predanje sluzenja - altruizam, intelektualni i dugovni rad, hobby (osobito fizicke
aktivnosti poput bavljenja sportom), celibat dobiva svoju svrhu i plodnost. Altruizam,
koji je u srediStu krS¢anskoga morala pod pojmom sebedarje, ima svoj bioloski temelj.
To je zdrav nadin izrazavanja viska libida koji pokazuje afektivnu zrelost pojedinca.®
,»1ko je obdaren dostatnom afektivnom zrelo$¢u i normalnom fizickom i psihickom
ravnotezom, ako je pozvan na celibatarski Zivot, uz pomo¢i milosti uspjet ce
zagospodariti snagom tjelesnih nagona i neurednim poticajima srca a da se ne ukruti i

naéi ée se u polozaju da vrednuje svoje nabolje sposobnosti.“!%

Za 7ivljenje celibata potrebna je ljudska zrelost, stidljivost kao mehanizam cuvanja
od greSnih prigoda i1 neprestana molitva Bogu po zagovoru Blazene Djevice Marije.
Celibat ili beZenstvo osposobljava svecenika da u svome tijelu proslavi Krista (usp 1
Kor 6, 20).192 , Celibat kao posveéenje Kristu znaci za sveéenika velikodu$no i vjerno

prihva¢anje Kristova nauma, ostvarivanje kraljevstva Bozjega koje je zapocelo s

187 Usp. KONGREGACIA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 80.
188 Usp. IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 29.

189 1 j. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 35.

190 Usp. F. ALEXANDER, Emotional maturity, str. 4.

81 EAVALE, Duhovnost prezbiterske sluzbe, str. 177.

192 Usp. KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 82.

48



Kristom, a treba da se ocituje u ljubavi prema BoZzjem narodu i prema svakom

Sovjeku* 19

2.1.3.3. Odsustvo straha od ljubavi

Vecina je covjekovih strahova oblikovana i uvjetovana opasnim odnosima,
situacijama, mjestima ili ljudima. To su racionalni strahovi nuzni za prezivljavanje.
Bojimo se zmija jer bi njihov ugriz mogao uzrokovati nasu smrt. Takoder se bojimo i
situacija (odbijanje osobe, pad na ispitu, javnoga nastupa, autoriteta) koje bi nam mogle
donijeti neZeljene posljedice ili negativnu evaluaciju nas samih. Takvi strahovi mogu
biti nazvani shame-guilt fears!®*. Strah ima pozitivne posljedice ukoliko je
proporcionalan prijetnji (strah od brze voznje motivira nas da budemo pazljiviji). U
takvom slu¢aju on moze motivirati na djelatnost (kazna roditelja motivira dijete na
ucenje). S druge strane, ukoliko je strah neproporcionalan prijetnji, njegov je ucinak
disfunkcionalan.’®® Strah od ljubavi posljedica je raskoraka izmedu Zelja i &ina zbog

¢ega se osoba u situacijama primanja ljubavi povlaci s osjecajem panike.

Strah od ljubavi ne odnosi se iskljucivo na strah od spolnosti, nego i na Zelju da
se potpuno sacuva vlastita nezavisnost. Sam ¢in ljubavi, bez obzira na koji tip odnosa
primijenjen, nuzno ukljucuje dimenziju darivanja.’®® Kao $to tijelo oblikuje krastu na
mjestu fizickoga oSteCenja tijela nakon Cega ostane oziljak, tako je i sa Covjekovim
emocionalnim povredama. Zbog tih duSevnih oziljaka koji su ostali iz djetinjstva,
pozvani moze oblikovati dusevni zulj za zaStitu svojega ,,ja*“, koja se ne primjenjuje
samo na izbjegavanje situacija, nego 1 ljudi. Na taj je nacin sprijecen stvaralacki i zivot i
moguénost ostvarenja punine vlastite osobnosti.!®” Ukoliko osoba vlastitu nezavisnost
zeli saCuvati na nacin da nikome ne da niti pokaze vlastite osjecaje, tada govorimo o
bojazni od ocitovanja krhkoga jastva koje se u ponasanju Zeli sakriti odavanjem dojma
vlastite superiornosti (neprestano Sirenje kruga poznanika bez utvrdivanja prijateljstva,

nemogucnost razvijanja istinskog prijateljskog odnosa i sl.).

193 Usp. BISKUPSKA KONFERENCIJA JUGOSLAVIE, Odgoj i obrazovanje svecenickih kandidata,
br. 4.

194 Engleski termin koji oznaava strah koji je posljedica srama i krivnje koji mogu nastati evaluacijom
nas samih od strane okoline.

195 Usp. J. PARAPPULLY, J. KUTTIANIMATTATHIL Psychosexual Integration and Celibate Maturity,
str. 63.-64.

196 Usp. I. LEPP, Psihoanaliza ljubavi, str. 136. — 139.

197 Usp. I. GOLUB, Najprije covjek, str. 42. — 45.

49



Svako savrSenstvo ima svoje izvoriSte u Bogu — VVrhovnom Dobru i Ljubavi.
Stoga, pokretacka snaga sluzenja jest ljubav koja daje svrhovitost i puninu svakome
¢inu: ,,kad bih na hranu siromasima razdao sve svoje imanje, kad bih tijelo svoje predao
da se sazeze, a ljubavi ne bih imao, niSta mi koristilo ne bi“ (1 Kor 13,3). Afektivno
sazrijevanje je jedna od dimenzija punine humanuma. Stoga Citavo bice, vladanje i
govor pozvanoga, treba biti prozeto Kristovom ljubavlju u ime kojega djelujemo prema
svim vjernicima, pa tako i prema Zenama.'® To znadi bez razlike iskreno suosjedéati,
tjesiti tuzne, pridi¢i pale, ohrabriti potrebne, pokazati interes i spremnost na sluzenje
svakome Covjeku. Jer ,,po tome znamo da ljubimo djecu Bozju: kada god ljubimo Boga
1 vrSimo njegove zapovijedi“! (1 Iv 5,2). Tko istinski ljubi Boga nadvladao je
sebeljublje i strah od ljubavi, pa moZe prepoznati i ljubiti Boga u bliznjemu. Cini se

jednostavnije re¢i nego ostvariti.

2.1.3.4. Odgoj emocija i volje

Askeza je organski vezana sa svefenickom sluzbom. Po primjeru Krista —
Svecenika 1 Pastira — koji prinese sama sebe da nas otkupi od nasih zlo¢a i ,,po trpljenju
ude u slavu (Lk 24, 26), svecenik ne moze iz svoga zivota zraciti otajstvo kriza bez
stege Cuvstava 1 strasti. Treba uravnoteZenim Zivotom izi¢i iz vlastite zarobljenosti 1
tako bolje svjedo¢iti Krista.?®® Asketski zivot?® uvjetuje svjesno suprotstavljanje
»idealnoga ja“ svjesnom ,,stvarnom ja“. Drugim rije¢ima, pojedinac uvida da postoji
raskorak 1 jaz izmedu onoga $to jest 1 Sto zeli biti. Na putu ostvarenja svecenickog
poziva se od pozvanog trazi da se odrekne vlastite volje i ugodnosti kako bi s ljubavlju
vr§io Ocevu volju. Upravo je napetost zbog odricanja izvor patnje, a istovremeno nuzna

sastavnica rasta u svim segmentima krS¢anskoj zrelosti.

Patnja nema smisla u samoj sebi, nego je putokaz 1 prilika za teocentri¢no
samonadilazenje $to se ostvaruje u Zrtvi. Postoji otpor da se patnja prihvati radi Krista
kako bi to stanje boli i tjeskobe dobilo smisao putem identifikacije s Kristovom
patnjom. U teSko¢i patnja uz pomo¢ volje i milosti ne prelazi u grijeh, nego 1 razvijanje

kreposti — osnovu zrele li¢nosti. Budu¢i da je Krist pokazao kako bez muke nema

198 Usp. M. B. SCHLINK, Tako se postaje drukéijim, UPT, Dakovo, 2005. str. 121. — 125.

19 Usp. A. FAVALE, Duhovnost prezbiterske sluzbe, str. 147. — 149.

200 Ne misli se na monaski vid asketizma, nego na pojedinosti odricanja koje zahtijeva sveenicka
formacija i sluzba.

50



Uskrsa, svaki je covjek pozvan posvijestiti si da patnja obogac¢ena milos$¢u vodi u novi

stadij kr§¢anskog sazrijevanja.?%!

U svjetlu reCenoga stoji poziv na aktivno zalaganje za spasenje u Kristu kroz
uobicajene patnje (Rim 8, 17; 2 Tim 3, 12). Na taj nacin napetost rasta u teocentri¢noj
ljubavi pospjesuje razvoj covjekove slobode. Razumijevanje ovakvoga poimanja vodi
prema zakljucku da patnja u kr§¢anskom smislu predstavlja izvor radosti, a ne tugovanje

zbog napustanja vlastitoga probitka.

,» Tko ne uzme kriz svoj i ne ide za mnom, nije me dostojan“! (Mk 10, 38), ,,ne
moze biti moj ucenik* (Lk 14, 27). Usmjerenosti prema krajnjem cilju covjekova zivota
Siri njegov pogled od prolaznosti i ogranic¢enosti ovozemaljskog postojanja na vje¢na i
neprolazna dobra. Ne da pozvani ne bi htio izraziti svoje emocije i biti sa Zenom, nego
on odgaja emocije i spreman je na odricanje kako iste ne bi potisnule glad i zed za
Kraljevstvom Bozjim. Tek pod prizmom patnje Krist upucuje pitanje svakome
pozvanom: Zeli§ li izabrati moj put ili ne? Najprije je potrebno spoznati razlog prezanja
od patnje, a onda se uz milost Bozju i vlastite napore suociti s poteSko¢ama. Tako vjera

u ljubav Oca iz &ije ruke ona dolazi, ¢ini tesko lakim i gorko slatkim.2%?

Sveceni¢ki nacdin Zivota bez zene i djece je daleko od zahtjeva za krzljavost
meduljudskih odnosa i naravnih sposobnosti. Svecenik treba susrete i prostor da bi se
njegov zivot mogao razvijati. On se treba 1 smije diviti ljepoti stvorenja (pa 1 ljepoti
Zene); razvijati svoje afinitete za sport, umjetnost, glazbu i tradiciju; njegovati odnose
prema rodbini 1 prijateljima. Sve ¢e mu to dati ,,zraka za disanje®. Tako ¢e i¢i prema
cjelovitosti osobe koja se nije izgubila u bezli¢nosti. Posvecivanje sebi je jamac snage

za posvecenje drugima.?®®

201 Usp. L. M. RULLA, Antropologija krséanskog poziva, str. 279. — 280.
202 Usp. M. B. SCHLINK, Tako se postaje drukéijim, str. 110. — 115.
203 Usp. R. LETTMANN, Sto znaci ,,jos uvijek * biti svecenik u danasnjem vremenu, str. 590. — 591.

51



3. SVECENICKI POZIV - PUT OSTVARENJA SVETOSTI

,,Kr§¢anin Zivi svoj zivot autentiéno u onoj mjeri u kojoj Zivi tajne Kristova
zivota i koliko se suobli¢uje s Kristom*?®* Bududéi da je Krist punina bozanske i ljudske
naravi, krs¢anstvo ne potiskuje niti umanjuje naravne vrednote, nego ih pretpostavlja i
usavrSuje svjesno njezinih nuznosti za cjelovitu osobnost i1 plodno sluzenje.
Nasljedujuéi Krista, pravog Boga i puninu humanuma, svecenicki poziv treba oblikovati
u istinskoj ljudskosti. To znaci da svecenik treba biti cjelovit, izbalansiran i zdrav

govjek rastuéi u dobroti, plemenitosti i ¢ovjekoljublju.?%

Da mogne ostvarivati ono $to je Bog u njega zasijao, pozvanom ¢e od velike
pomo¢i biti 1 ,,vrline koje se s pravom cijene u ljudskom drustvu: dobrota srca,
iskrenost, karakternost i ustrajnost, uporno zalaganje za pravednost, uljudnost i druge
§to ih preporuda sv. Pavao: 'Sto je god istinito, §to god ¢asno, §to god pravedno, §to god
Cisto, $to god ljubazno, §to god hvalevrijedno; je li $to krepost, je li $to pohvala — to nek

vam je na srcu’ (Fil 4, 8)”.2%

,Medu vrlinama koje su najpotrebnije za prezbitersku sluzbu valja spomenuti ono
raspolozenje duha po kojem su uvijek spremni traZiti ne svoju volju, nego volju onoga
koji ih je poslao...Pravi je, dakle, Kristov sluzbenik svjestan vlastite slabosti te radi u
poniznosti, ispitujuci §to je Bogu ugodno 1, takore¢i svezan Duhom, u svemu se daje
voditi voljom onoga koji hoée da se svi spase.“?’” 1z takvog opredjeljenja se postupno
oblikuje bogobojazan covjek, iskreni ljubitelj i vjerni sluZzitelj Gospodina koji ne
ponizava sebe, ali poniZenje i sve nedace prikazuje Bogu. Ne traZi posjeda, a ako ga i
ima, srce mu uza nj ne prianja. Zazire od zla, a prianja uz pravednost, strpljivost,

oprastanje, usluznost, plemenitost i sebedarje.?%

204 p_ SOLIC, Kristocentricna utemeljenost kricanskog Zivota, str. 109.

205 Usp. A. PAVLOVIC, Josip Pavlovié: Svecenik kao covjek, str. 605.

206 Usp. BISKUPSKA KONFERENCIJA JUGOSLAVIE, Odgoj i obrazovanje svecenickih kandidata,
br.7.

207 Usp. DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Preshyterorum ordinis, br. 15.

208 Usp. J. M. DE REVILLE, Sveti Zupnik Arski, str. 127.

52



Budu¢i da sluzbu vr$i ocinski, pozvani treba razvijati muzevne vrline kao Sto su
hrabrost, sr¢anost i odvaznost koji ¢e ga poticati da ofinskim duhom zastiti slabe,
progonjene, ugnjetavane i ostale u potrebi. Svecenik bi trebao nastojati 1 biti krS¢anski
humanist, pravi gentleman s nutarnjim pokri¢em po uzoru na sv. Franju SaleSkog. Pa
ipak, sveéenik ne pokazuje samo $to je Covjestvo, nego Krist po njemu spasSava ¢ovjeka
koji se svojevoljno zalaze u ostvarenju istine da smo stvoreni ,,malo manjim od Boga“

(Ps 8, 6).2°

Nuzno je da u molitvenom Zzivotu pozvanoga nikada ne budu izostavljeni
svakodnevno euharistijsko slavlje, s odgovarajuom pripravom 1 kasnijim
zahvaljivanjem; Cesta ispovijed i duhovno vodstvo na koje je ve¢ navikao u Sjemenistu,
a Cesto 1 prije, cjelovito 1 gorljivo moljenje Casoslova, koji je duzan moliti svaki dan;
ispit savjesti; razmatranje u pravom smislu rijeéi; lectio divina, produzeni ¢asovi Sutnje i
razgovora, osobito na duhovnim vjezbama i povremenim duhovnim obnovama;
dragocjeni izrazi marijanske poboznosti, poput krunice; kriznog puta i ostalih poboznih

vjezbi; pobudna §tiva o Zivotu svetaca.?!

Sve s§to od duhovnog blaga sam stekne, pozvani je kao predvodnik duzan podijeliti
s drugima. ,,O0d duhovnog se vode opcenito trazi veliki dar prihvacanja i sluSanja,
osjecaj odgovornosti i raspoloZivosti, da osobi pristupa ocinski, kao brat i pravi prijatelj,
da svoju sluzbu pruzanja savjeta uvijek obavlja ponizno. On se nadalje mora kloniti
autoritarnosti, personalizma i paternalizma kao i afektivnog vezivanja, zurbe i gubljenja
vremena na sporedna pitanja. Mora biti razborit 1 diskretan na odgovarajué¢i nacin 1
obazrivo potraziti savjet od drugih“.?!* Duhovno se vodstvo nadahnjuje na otajstvu
Krista, u ¢ijem se svjetlu tumaci otajstvo covjeka. Ono pomaze osobi da se daruje, uci
slusati, biti s drugima, razumjeti druge, pratiti, voditi dijalog, suradivati, uspostavljati
iskrena prijateljstva. Te ljudske vrline kr§¢anin njeguje u svjetlu vjere, nade 1 ljubavi,
postaju¢i tako kadar misliti, vrednovati i ljubiti poput Krista. Tekstovi Drugog
vatikanskog koncila i postkoncilskog uciteljstva pozivaju nas na tu ljudsku izgradnju
koja se konkretno izrazava kao osjetljivost za pravdu i mir, sklad u razli¢itosti,

sposobnost za inicijativu, divljenje i otvorenost za nove vrijednosti, ustrajnost, snaga,

29 Usp. A. PAVLOVIC, Josip Pavlovié: Svecenik kao covjek, str. 606. — 607.

210 Usp. KONGREGACHA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 50. Vise o ovome: PO
18., IVAN PAVADO II, Pastores dabo vobis 23; 26; 38; 46; 48; 51; 53; 72...; Zakonik kanonskog prava,
kan.: 239; 246; 276; 1174.

21 KONGREGACIJA ZA KLER, Svecenik — sluzitelj BoZjega milosrda, br. 101.

53



raspolozivost za nove pothvate, bratstvo, iskrenost, prihvacanje, sluSanje, suradnja,

briga za ljudske osobe i dobra prijateljstva.?'?

Ostvarivanje sveceni¢kog poziva i put prema punini humanuma podrazumijeva
gledanje svijeta, povijesti, ljudi i dogadanja $to je moguce vise BoZzjim o¢ima. Tako se
dusa postupno smiruje u radosnoj sigurnosti da je Bog voli: pobuna se pretvara u

213

divljenje, a divljenje u predanje ljubavi.=** ,,Ako je natprirodna zaslijepljenost zivjeti a

ne traziti ono §to smo, strahovita je zaslijepljenost Zivjeti lose a vjerovati u Boga.“ Zato

nam ,,iskustvo pokazuje veliku razliku izmedu pobozZnosti i dobrote*.?14

Odgovor na iskustvo Bozje ljubavi jest dvostruka zapovijed ljubavi: prema Bogu i
prema bliznjemu. Zanimljivo je uociti da su velikani vjere u Bozju providnost, poput
Terezije Avilske, Vinka Paulskog, Franje Ksaverskog, Majke Terezije, istodobno bili i
velikani ljubavi prema bliznjemu. Oni se nisu pouzdavali u Providnost zbog sebe, nego
zbog drugih. PolaziSte im nije bila vlastita sudbina, nego ostvarenje Bozjega

kraljevstva, BoZjega sveopcega plana spasenja.

3.1. Pozvani u odnosu na sluZenje

Kada Pavao i sveci kazu da su greSnici, nije rije¢ o laznoj poniznosti ili
prenemaganju, nego tek izisavsi na svjetlo imaju istancaniju nutrinu i vide kakvi su
zapravo. Sluzbu ne shvacaju kao vlast u vidu gramzljivosti i vladanja. Teoloski gledano,
u Crkvi postoje razli€ite sluzbe, a vlast je jedino u Gospodinovim rukama. Ljudi su na
zemlji u razli¢itim ulogama kazalisne predstave, a Reziseru nije bitno tko igra koju
ulogu i koliko je tko na sceni, nego kako je netko izvrSio ono $to mu je povjereno u
sluzbi cjeline. Sveceniku treba biti jasno da je Bogu potpuno nebitna staleSka
pripadnost, nego odnos prema Njemu i bliznjemu. Pozvani, koji iz odnosa prema Bogu
gradi odnose prema ljudima, je na putu istinske poniznosti jer realno prihva¢a milosti
koje mu Bog daje. ,,Gledaju¢i tako, neke bi se klericko-staleske nacine stanovanja,
zivljenja, odijevanja i povlastica moralo podvréi kritickom preispitivanju...Cemu titule
poput "svetosti”, "preuzviSenosti”, "eminencijo”, "ekscelencijo”, "najcasnija i Casna

gOSpOdO N?“215

212 Usp. KONGREGACHA ZA KLER, Sveéenik — sluzitelj BoZjega milosrda, br. 126.
213 M. SZENTMARTONI, Psihologija duhovnog Zivota, str. 212. — 213,

214 B, PASCAL, Misli, Meridian, Beograd, 1991., str. 202.

215 Usp. G. GRESHAKE, Biti svecenik u ovom vremenu, str. 107.

54



Drugi vatikanski sabor je na nov nacin protumacio naslijedene predodzbe sluzbene
ovlasti i autoriteta: jedini smisao i sadrzaj "hijerarhijske potestas* je sluzenje drugima®®
tako da bi samo jedna jedina crta apsolutistickog manira znacila zlouporabu sluzbe.
Krist je boravio medu nama na nacin sluzenja (usp. Lk 22, 27), i njegovo se
sakramentalno uprisutnjenje smije dogadati samo tako, a ne putem moci (usp. Mt 20,
25ss). Sluzba se u Crkvi moze ostvarivati samo kao jednostavna i ponizna predanost
sluzenju Bogu. Ona ne utemeljuje povlastenu elitu i nadredeni umisljeni stalez. Biti
svecenik je poziv na blize nasljedovanje, a izabranje u Svetom pismu uvijek dobiva
konotaciju tereta poslanja, spremnosti ,,uprljati se“ postaju¢i rob za druge. Ovo nije

deteologiziranje sluzbe, nego svetopisamsko shvadéanje iste.?!’

Ostvarivanje sveceni¢kog poziva pod vidom puta prema svetosti zahtjeva od
pozvanoga razumijevanje i djelovanje u skladu s istinom da u vjerniku prepoznaje
Kristovo patni¢ko lice, a hrani se milosrdem Boga koji ga promatra licem radosti. Dati
svoju ljubav svima na raspolaganje, a ne traziti niSta zauzvrat je izuzetno zahtjevno i
doslovno trazi da se ,,is¢upajmo sebe iz sebe i presadimo se u Krista.“?!® Prezbiter je
uzet od ljudi za ljude (usp. Heb 5, 1), ,,da bude u svijetu, ali ne od svijeta (lv 17, 14-
16), ,,da svima bude sve i poSto — poto neke spasi (usp. 1 Kor 9, 22).,,Kada je neki
svecenik upitao sv. Zupnika Arskog kakvu pokoru daje gre$nicima, posebno tezim
gresnicima, svetac je odgovorio: "Dajem malu pokoru, a veéi dio ja preuzmem na se!”

Tko bez Kristova kriza moze shvatiti ovo uvjerenje!??%°

Sveto pastoralno djelovati znaci izraziti uvjerenje nastaniti se u Kristu i tako zivjeti
onkraj prosje¢nosti, minimalisticke etike i povr$ne religioznosti. Poziv na svetost svaki
je kr§¢anin pozvan zivjeti prema svojim darovima i sluzbama. ,,Ono §to svecenik jest,
pokazuje se i dokazuje u onome $to on radi za Boga i ljude.*??° Ostvarivanjem svoga
poziva, on zeli biti orude Duha Svetoga koji ¢e obnoviti zar pocetka u vjernicima.
Apostolski Zar je plod potresnog iskustva koje se rada iz blizine s Isusom. Svecenicki je
poziv ustati i po¢i za svojim stadom kao §to je to &inio Isus Dobri Pastir.??* Svecenik
nije zaposlenik u uredu za vjerska pitanja, nego je alter Christus ,,koji nije doSao da

bude sluzen, nego da sluzi i zivot svoj dade kao otkupninu za mnoge*“ (Mt 20, 28).

216 Usp. DRUGI VATIKANSKI SABOR, Presbyterorum ordinis, br. 12.

217 Usp. G. GRESHAKE, Biti svecenik u ovom vremenu, str. 105.

218 L, RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 40.

219 Usp. J. M. DE REVILLE, Sveti zupnik Arski, str. 121

220 M. NIKIC, Svecenicka duhovnost — integrativni cimbenik sveéenickog identiteta, str. 849.
221 Usp. KONGREGACIA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 21.

55



Prezbiter se u svojem sluzenju mora ¢itavom svojom osobom izruciti Kristu. Sam Isus
uspostavlja potpunu povezanost izmedu poslanja i osobe. U svojoj je otkupljujucoj

patnji istodobno i Sveéenik i Zrtva, izvrsitelj sluZzbe i onaj koji trpi do kraja.??

Svecenik je dobio milost u vidu snage da se suoblicuje Kristu, a na njemu je da
odgovorom na milost posvjedodi pastirsku ljubav.??® Bog svoju kraljevsku i pastirsku
vlast vrsi po posrednicima koje sam izabire i povjerava im brigu za svoj narod. Po njima
trazi izgubljenu ovcu, dovodi natrag zalutalu, povija ranjenu i krijepi nemoc¢nu, a bdije
nad pretilom i jakom (usp. Ez 34, 11-16). Po uzoru na Isusa Krista, Bog obec¢ava da ¢e
kroz sve vjekove davati Crkvi pastire po srcu svojemu koji ¢e voditi razumno i mudro
(usp. Jr 3, 15).224

,Pastirska ljubav je unutraSnje dinami¢no nacelo koje je sposobno sjediniti
mnogostruka i razliCita prezbiterova djelovanja, te je, u odredenoj sociokulturnoj i
religioznoj sredini u kojoj zivi, nuzno sredstvo za privodenje ljudi u zivot milosti.
Oblikovano tom ljubavlju, ministerijsko djelovanje treba biti oitovanje ljubavi onoga
Krista kojega stavove i ponaSanja prezbiter zna izraziti sve do potpuno sebedarja i korist

povjerenoga mu stada“.?%°

Ta se ljubav ocituje u sljedecem: ,,Da ljubimo Boga onako kako ga je On ljubio (Iv
15, 10), da ljubimo bliznjega kako je On nas ljubio (Iv 13, 34), da bratu Covjeku
sluzimo ponizno, po primjeru Onoga koji mu je prao noge (Iv 13, 12-15), da slijedimo
Kristov primjer patnje (1 Pt 2, 21) i nacin kako je On stupao ovom zemljom (1 lv 2, 6),
da s Apostolom (1 Sol 6; 1 Kor 11, 1)) usvojimo Kristov na¢in misljenja, osvjedocenja,
uvjerenja (Fil 2, 7sl; Rim 15, 1-3.7), da u zivotu pred o¢ima uvijek imamo proslavljenog
Krista, ali kao onoga koji je u tom vremenu umro, zatim uskrsnuo od mrtvih (Rim 6),
nakon Zivota trpljenja (2 Kor 1, 5; Fil 3, 10), tjeskoba, nevolja (Kol 1, 24), progona (2
Tim 3, 12), strpljivosti (2 Sol 3, 5), istine (2 Kor 11, 10), 1 [jubavi (Fil 1, 8). Gledajuci
Krista u konkretnim primjerima, treba da ga na nama svojstven nac¢in nasljedujemo i da
ga tako "obuCemo” na sebe (Rim 13, 14)*. Po muci i uskrsnucu, Isus nam dopusta da

njegov Zivot bude nasim Zivotom (usp. Iv 15, 5).2%

222 Usp. H. U. v. BALTHASAR, Svecenicka duhovnost, KS, Zagrebh, 2010., str. 85.
223 Usp. IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 15.

224 Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCIJA, Na svetost pozvani, str. 83.
25 KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 43.

226 Usp. I. FUCEK, Krist — osobna, konkretna norma, str. 248. — 249.

56



,Isus iSte da ga se slijedi 1 oponasa na putu ljubavi, ljubavi koja se potpuno daruje
braci: "Ovo je moja zapovijed: ljubite jedni druge kao to sam ja vas ljubio!” (Iv 15, 12).
Ovo "kao"” zahtijeva oponaSanje Isusa, njegove ljubavi kojoj je znak pranje
nogu...Pozivaju¢i Covjeka. Isus od njega trazi da bude savrSen u "njegovoj” zapovijedi

ljubavi: da se ukljuéi u gibanje njegova potpunog darivanja...“%?’

Svecenik je dar koji nam je Isus dao na Veliki Cetvrtak. Prezbiter, Cesto rastrgan
zahtjevnos¢u sluzbe ne zna gdje, kako i na ¢emu stajati. Kao nasljedovatelj Krista,
pozvan je stajati na Kristovu mjestu i djelovati u njegovo ime. Njegovo je ,,istinsko
mjesto u dvorani Posljednje vecere, kod pranja nogu, na Maslinskoj gori, pod krizem.
Biti novozavjetni sveCenik zna¢i ponizno uzeti na sebe boli drugih, Bogu kao
zadovoljstinu prikazivati samoga sebe u nasljedovanju Krista — ,,biti razapet s Kristom*
(Gal 2, 19). ,.Sveéenickoj sluzbi moze se udovoljiti jedino ako se plati Zivotom.*“??8U
protivnome ona razara i zivot, jer uzima toliko od privatnog Zivota, da bi on bio smrtno
osakacen ako bi htio biti po strani i slobodan od sluZzbenog zvanja u Crkvi. Ovaj nesklad
osvecuje se u sluzbenom zvanju kada svecenikova rije¢ postane praporac §to zveci,
kojega nitko ne sluSa, sakramentalne ovlasti mu ostaju, ali tako da za njima nitko ne

ezne, a milost koja se dalje prenosi kao da postaje prokletstvo.??°

,Cilj, dakle, za kojim prezbiteri teZe u sluzbi 1 Zivotu jest proslava Boga Oca u
Kristu. To je, pak, slava u tome da ljudi svjesno, slobodno i zahvalno prihvate Bozje
djelo izvrSeno u Kristu te da ga u svemu svojem Zivotu o€ituju. Stoga prezbiteri, bilo da
se predaju molitvi ili klanjanju bilo da propovijedaju rije¢, bilo da prikazuju
euharistijsku Zrtvu 1 podjeljuju ostale sakramente ili ljudima na druge nacin sluzbe,

pridonose i pove¢anju Bozje slave i napredovanju ljudi u bozanskome Zivotu.*?%

U ostvarivanju svecenickog poziva je mozda najvaznije zadrZati stav divljenja i
cudenja nad onim $to Bog u sveceniku izvodi 1 to zahvaljivanje treba biti snaga za ici
naprijed u nesebi¢nom sluzenju.”!Njegovi najdrazi prijatelji su patnici, slabi,
kolebljivci, umirudi, a istovremeno je brat sviju. Prihvaca s radoS¢u Zivot 1 blagoslivlja
smrt kada dode. Posvecuje bracnu ljubav, ali je se odrice jer njegovo srce mora u

potpunosti pripadati Bogu da bi bilo riznica za sve. Kada slavi euharistiju, iznad je

227 IVAN PAVAO II., Veritatis splendor, br. 20.

228 K, RAHNER, Sluge Kristove, str. 59.

229 Usp. isto, str. 59.

230 DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 2.
231 Usp. E. BONINSEGNA, Svecenice, tko si?, str. 24.

57



drugih za samo koju stepenicu, a doti¢e nebo. Kada ispovijeda, zatvoren je u mraku

ispovjedaonice, ali koliko svjetla donosi kada odrijesi od grijeha*.?%

3.2. Pozvani u odnosu na navjestaj i slavljenje

Svecenicka je sluzba jedna sluzba s vise zadataka koji se odnose na misterij pod
njegovim razli¢itim vidovima. Misterij je ponajprije u Bogu skrivena stvarnost. Prva je
zadacéa prezbitera otkrivati tu skrivenost Bozje mudrosti koja je za Covjeka u Isusu
Kristu postala spasonosna. Prezbiter je sluga Rijeci koja svoje upotpunjenje ostvaruje
navjeStajem Ljubavi. U krs¢anstvu se prvotno radi o spasenju koje se ostvaruje zrtvom,
ali se zapocinje vjerom u Bozju Rije¢, kojom nam se Bog razotkriva i dariva. Jedino
smo tom rije¢ju kadri shvatiti, prihvatiti i prikazati Kristovu zrtvu. S druge strane,
navje$¢ivanje Bozje rijeCi takoder je sluzba posveéivanja, jer se propovijedanjem
spasiti nitko tko prije nije uzvjerovao, prezbiteri kao suradnika biskupa u prvom redu
imaju duznost da svima navijestaju Bozje Evandelje te tako — utemeljuju 1 uvecavaju
Bozji narod izvrSavaju¢i Gospodnji nalog: »Idite po cijelome svijetu i propovijedajte
Evandelje svakom stvorenju« (Mk 16, 15). Spasonosnom se rijecju, naime, pobuduje
vjera u srcima onih koji ne vjeruju, a hrani se u srcu onih koji vjeruju. Po toj vjeri
zapocCinje 1 raste zajednica vjernikd, u skladu s onom Apostolovom: »Vjera je iz
sluSanja, a sluSanje pak po rije¢i Kristovoj« (Rim 10, 17). Dakle, prezbiteri su duzni

svima dijeliti istinu Evandelja koju u Gospodinu uzivaju.*

Bog je ustanovljenjem pastirske sluzbe u Crkvi trajno osigurao proglasavanje
Bozje rijeci 1 dijeljenje njegove sakramentalne milosti svakom covjeku, na bilokojem
mjestu i u bilo kojem vremenu. Dar Rijeci koja osvjetljava i nadahnjuje ljudsko srce,

najveci je izraz Bozje pastirske brige 1 ljubavi za ovjeka.

3.2.1. Odnos prema navjesStaju
Pod navjestiteljskom dimenzijom sveceniCke sluzbe podrazumijevamo potrebu
evangelizacije, propovijedanja, kateheze i svjedoanstva zivota.?®® Istinski navjestaj
pretpostavlja poznavanje Bozje rijeci, situacije onih kojima je navjestaj upucen, kao i
solidarnost koja tjera trazenju uvijek prikladnijeg pristupa.? Isus svjedo¢i da je poslan i

pomazan da donese Radosnu vijest siromasima (usp. Lk 4, 18). Kristova rijec je rijec-

22 E BONINSEGNA, Svecenice, tko si?, str. 17.
233 Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCIJA, Na svetost pozvani, br. 16.
234 Usp. isto, br. 99.

58



¢in jer Bog po njemu ujedno govori i ¢ini. Odatle poziv na autenti¢nost i sklad rijeci i

djela koja se pred sveéenika postavlja.Z*®

»Ako propovjednik zivi onih 23 sata nakon
bogosluzja kao obiCan svijet, promasena ¢e biti njegova misija da u onih 45 minuta bilo
koga dovede do Spasitelja.“?*® Svecenik je, poput Krista, navjestitelj Radosne vijesti o
Bozjoj ljubavi prema ¢ovjeku i ,,kooperant” njegove blagoslovljene buducnosti. Na
njemu se kao sluzbeniku proslavljenog Krista mora pokazivati odsjaj Kristove proslave,

odsjaj uskrsne radosti.?%’

Uistinu je velicanstveno re¢i da svecenik zivi od Boga, no kakve moralne
implikacije iz te istine proizlaze u odnosu na navjestaj? Nastoje¢i slijediti uzor
odusevljenih apostola koji su propovijedali Radosnu vijest, danaSnji sluzitelji Bozje
rijeci su svjesni i zato nastoje zavoljeti svakodnevno Citati i slusati Bozju rijec. To je put
postajanja savrSenijim Gospodinovim ucenicima. Tako pozvani spasava i sebe i one koji
ga sluSaju (usp. 1 Tim 4, 15-16), jer poniruéi u tajne neistrazive Bozje mudrosti i sami

mogu postati sredstvo Sirenja Istine.?3®

,»Dok sami rije¢ima i djelima svjedo¢imo, isti
Duh ,,u isto vrijeme pripravlja i dusu sluSatelja da bude otvorena i prijemljiva za
Radosnu vijest i Kraljevstvo koje se navijesta“.?3® Kako bi rastao u odnosu prema
navjestaju, prezbiter sam treba biti prozet vierom i govoriti iz iskustva vjere.?** On mora
biti vise mistagog nego uditelj, ako hoce, Rije¢ Zivoga Boga’ u prostoru Crkve dovesti

do rijeci, iskusiti njezinu sakramentalnu djelotvornost.

Sluzba navijestanja tiCe se i propovijedanja koje je zahtjevno. BoZji svecenik ne
govori svoju mudrost, ne nastupa u svoje ime, ne brani svoje stavove, nego nastavlja
poslanje Isusa Krista i propovijeda BoZju rije¢ ostaju¢i vjeran Crkvi za koju Zivi i
djeluje.*' Stoga, propovjednik ,,mora primjenjivati vje¢nu istinu Evandelja na
konkretne Zivotne okolnosti*?*? svjestan da je privilegirani svjedok svega onoga $to nam
je Bog rekao u Sinu, svojoj jedinoj 1 kona¢noj Rije¢i. Vjera navjestitelja je navjestaj 1
dar osobnog saveza ljubavi Boga s Covjekom. Samo putem odgovaraju¢e duhovne

izgradnje pozvani moZe upoznati i dozivjeti to otajstvo kako bi drugima ucinkovito

25 Usp. LI. RUPCIC, Prezbiter — sluzbenik rijeci, u: CUS, 13 (1978.) 1, str. 30.

2% E, LODI, Najbolje, str. 180.

237 Usp. BISKUPSKA KONFERENCIJA JUGOSLAVIIE, Odgoj i obrazovanje svecenickih kandidata,
br. 4.

2% Usp. DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Preshyterorum ordinis, br. 13.

2% PAVAO VI., Evangelii nuntiandi, KS, Zagreb, 2000., Dokumenti 50, br. 75

240 Usp. LJ. RUPCIC, Prezbiter — sluzbenik rijeci, str. 37.

241 Usp. M. NIKIC, Svecéenicka duhovnost — integrativni ¢imbenik svecenickog identiteta, str. 859. — 860.
22 DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 4.

59



priopé¢ili divotni i blaZeni navjestaj (usp. 1 Iv 1, 1-4).2® Jedino vjera moZe ispuniti

navjestaj unutarnjom snagom i osposobiti da u srcima u koja se siju radaju zivu vjeru.?**

3.2.2. Odnos prema slavljenju sakramenata i duhovnom vodstvu
Pripovijest Isusovih ucenika na putu u Emaus (Lk 24, 13-35) omogucuje bolje
shvacanje povezanosti navjeStaja Bozje rije¢i sa sakramentom Euharistije. Isus kao
neznanac tumaci dvojici ucenika rije¢ Bozju kako bi ih postupno oraspolozio za susret s

uskrslim Gospodinom u Euharistiji.

U euharistijskom slavlju svecenik djeluje in persona Christi, odnosno uprisutnjuje
Krista u znakovno-sakramentalnom smislu kako bi i vjernici mogli uéi u pojavnost
onoga Sto se dogada i slikovno uprisutnjuje. ,,Upravo se zbog toga ovlaStenje za
predstavljanje Krista dogada c¢inom redenja...Ono nije puko pravno prenoSenje
odredenih duhovnih ovlasti te ne moze biti ograniceno na priznanje veé prisutne

karizme ili na puko ovlastenje od strane zajednice.?*

U obracanju na opc¢oj audijenciji 30. prosinca 2009. godine papa Benedikt XVI. je
potaknuo svecenike ,,da i oni sami na prvome mjestu vode intenzivan sakramentalni
zivot da bi bili od pomo¢i vjernicima. Slavljenje sakramenata neka bude dostojanstveno
1 svecano, neka pospjesuje osobnu sabranost i zajednicko sudjelovanje u smislu Bozje
prisutnosti i misionarskoga zara. Sakramenti su istinsko blago Crkve i svatko od nas
ima zadaéu slaviti ih s duhovnom koris¢u.“*® Drugim rije¢ima, sveéenici su pozvani pri
podjeli svakoga sakramenta oblikovati duhovnu poveznicu prema svojem duhovnom

Zivotu.?4

U svetoj se misi slavi Isusova spasiteljska zrtva na krizu, a u svetoj pricesti nase
nadnaravno sjedinjenje s njime i1 s nasom subrac¢om u Kristu. Kakav li ¢e biti sve€enik
onaj tko ne prozivljava U svojem srcu te tajne nase svete vjere? Duznost je sveéenika da
kao duhovni pastir, po Isusovu primjeru i u povezanosti s njime, prikazuje svoje patnje

za spas duSa. Snaga za Zrtvu proizlazi iz euharistije koja ga osposobljuje da osobito u

243 Usp. IVAN PAVAQ II., Pastores dabo vobis, br. 46.

244 Usp. LI. RUPCIC, Prezbiter — sluzbenik rijeci, str. 37.

245 Usp. G. GRESHAKE, Biti svecenik u ovom vremenu, str. 100. — 101.

246 BENEDIKT XVI., Nagovor u opéoj audijenciji u dvorani Pavla VI., 30. XIl., 2009., Navod Papinih
rijeci prema: Glas Koncila, 10. I. 2010, str. 6.

247 Dijele¢i sakrament krsta treba se sjeéati vlastitoga kritenja, a sakrament pomirenja podjeljivati
pristupajuci blagos¢u s kojom ispovjednik pristupa njemu kao penitentu.

60



jakim liturgijskim vremenima mogne pripravljati, organizirati, voditi i razmatrati velika

otajstva i prenositi ih drugima.?*8

,Euharistija je naime srediSte svega zivota Crkve i srce svecenicke osobnosti...U
euharistijskom bogosluzju obnavlja se i na poseban nacin uc¢vrs€uje veza s vjecnim
svecenikom Kristom 1 ozivljuje milost sveceniStva. Po euharistiji Bozja snaga
svecenickog redenja postaje sve djelotvornijom. Medutim, svecenik se za sjedinjenje s
Kristom ne brine samo u c¢asu euharistijskog slavlja, nego nastavlja tu nutarnju
povezanost u cijelom zivotu. Osobna povezanost s euharistijskim Kristom osposobljava

sveéenika da s njim bude sjedinjen u cjelokupnom sveéeni¢kom radu.“?4°

,P0 sluzenju, pak, prezbitera usavrSuje se duhovna zrtva vjernika u sjedinjenju sa
zrtvom Krista, jedinoga Posrednika; po rukama prezbitera te se Zrtva u ime cijele Crkve
prikazuje u euharistiji na nekrvan i sakramentalan nacin, sve dok sdm Gospodin ne
dode.“? Kristova otkupiteljska Zrtava na krizu vra¢a ¢ovjeka u zajednistvo s Bogom.
Ocitovanje, uprisutnjenje i priopéavanje Kristove zZrtve u liturgiji po rukama svecenika
je prilika 1 izraz tjelesnog susreta s Kristom koji nas hrani i jaca za hod u svetosti.
Vjerodostojnost Crkve je veéa §to su ¢lanovi Crkve prozetiji svetoséu. Zato je sveéenik
kao predvodnik zajednice pozvan prednjaciti svjedoanstvom zivota koji se dramati¢no

bori za potpuno jedinstvo s Kristom.2!

Bog je svecenike ucinio posrednicima u Kristu kako bismo svoju bracu priblizavali
njegovoj vje¢noj ljubavi. U taj su obzor ljubavi ukljuceni i slavljenje sakramenta pokore
1 praksa duhovnog vodstva. Sluzba pomirenja i duhovno vodstvo pripadaju kontekstu
sveopcéeg poziva na svetost kao puninu krS¢anskoga Zivota. ,,Odnos sluzbe sakramenta
pomirenja i duhovnog vodstva temelji se na neodloznosti ljubavi: "jer ljubav nas
Kristova obuzima kad promatramo ovo: jedan za sve umrije, svi dakle umrijese; i za sve
umrije da oni koji Zive ne Zive vise sebi, nego onomu koji za njih umrije i uskrsnu” (2
Kor 5, 14-15). To pretpostavlja osobitu predanost kako Kristovi sljedbenici doista ne bi

vise zivjeli sebi, veé se ostvarivali u ljubavi i istini.*?>2

248 Usp. A. SKRINJAR, Svecenicka svetost, str. 154.

249 BISKUPSKA KONFERENCIJA JUGOSLAVJE, Odgoj i obrazovanje svecenickih kandidata, br. 5.
250 DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 2.

251 Usp. HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCIJA, Na svetost pozvani, br. 9.

252 KONGREGACIJA ZA KLER, Svecenik — sluzitelj BoZjega milosrda, br. 3.

61



Ne dovode¢i u pitanje djelovanje sakramenata ex opere operato, tj. da sakramenti
djeluju bozanskom milos¢u bez obzira na osobnu zaslugu ili krivnju i ljudske kvalitete
sveéenika, crkveni dokumenti?®® isti¢u da je osobna svetost sve¢enika vazna i da utjede
na prihvacanje pupoljka milosti koji tek osobnim prihva¢anjem i suradnjom donosi
plodove aktualizirajuéi tu milost.?** , Pastores dabo vobis poziva sluzitelje da i oni sami
pristupaju tomu sakramentu, §to je jamstvo njihova duhovnog Zivota.“?*® Vlastitim
ulaskom u tu dinamiku Bozjeg milosrdnog prastanja, svecenik ¢e srda¢nije poticati
vjernike na upoznavanje duhovne blagodati sakramenta pomirenja. Tako ,,sve¢enik vrsi
sluzbu Dobrog Pastira koji trazi izgubljenu ovcu, Dobrog Samarijanca koji lijeci rane,
Oca koji ¢eka izgubljenog sina te ga pri povratku prihvaca, kao i sluzbu pravednog Suca
koji ne pravi razlike medu osoba 1 ¢iji je sud u isti mah pravedan i milosrdan. Rijecju,

sveéenik je znak i sredstvo BoZje milosrdne ljubavi prema gresniku*.2>®

Ispovijed i duhovno vodstvo zahtijevaju mnogo strpljivosti, a preduvjet im je
svecenikovo povjerenje da je Bog onaj koji pomaze. Naci se pred velikim problemom
neke osobe trazi molitvu, a ona je ¢ekanje BoZjeg interventa. To ¢ekanje opecacéuje i
oblikuje osobnost svec¢enika. Sveéenik koji moli ne manipulira svojim vjernicima: on ne

napada, nego &eka; on ne ispituje, nego slusa.>’

3.3. Izmedu stvarnosti i o€ekivanja, ideala i borbi
U danaSnjem svijetu ima toliko duZnosti koje valja obavljati. Zbog te raznolikosti,
koja povetava opseg 1 svecenickog djelovanja, suoavamo se s vrlo znacajnim
pitanjem: kako uskladiti vanjsku djelatnost s unutrasnjim zivotom? Ovo je pitanje
zanimljivo i u kontekstu pastoralne sluzbe koja je sladak i mukotrpan pothvat izlozen
nerazumijevanju i obezvrjedivanju §to moze potaknuti umor, obeshrabrenje i izoliranost
svecenika. ,,To su problemi koji se ticu tjelesne ili duhovne samoce, neuspjeha

(prividnih ili stvarnih) i afektivne nezrelosti.*

Svecenik moZe biti uposlen nebitnim stvarima trudeci se ostaviti dojam zauzetosti 1
angaZiranosti ¢ime je naglasak stavljen na dokazivanje vlastite sposobnosti. Treba biti
istinski zauzet na nacin da sve $to Cini proizlazi iz osobnog odnosa s Kristom za spas

dusa i izgradivanje Crkve i Kraljevstva Bozjega. Svecenik bez osobne molitve postaje

258 Qvdje prije svega valja istaknuti govor Ivana Pavla II. koji je odrzan ispovjednicima 1993. godine.
B4y, DUGALIC, Biti svet svecenik, str. 577.

255 KONGREGACIJA ZA KLER, Svecenik — sluZitelj Bozjega milosrda, br. 17.

26 Katekizam Katolicke Crkve, br. 1465.

257 Usp. P. BREEMEN, Kao kruh koji se lomi, UPT, Pakovo, 1970., str. 34.

62



neucinkovit u svome apostolatu i opasan je za Crkvu jer bez duhovne snage postaje
razvodnjen, svjetovan i tako lak plijen svjetovnosti. Nemogucée je biti blize vatri Bozje
ljubavi po molitvi, a ne ogrijati se 1 postati bolji covjek i1 sve¢enik Osim dimenzije
usmjerenja na Boga i1 odredeni cilj putem aktivnosti, preduvjeti zdravoga duhovnog
ozra¢ja su ekstaza i stanje mira koje predstavlja psihofizicku opustenost. Bez dvaju

navedenih dimenzija ,,moral postaje logika, a kr§¢anska duhovnost ostvarenje.*

3.3.1. Stvarnost i o¢ekivanja

Zasutost mnoStvom ocekivanja i zadaca moze opteretiti tim viSe pozvani ne Zivi
stvarnost onoga Sto po Svetom redu jest. Svecenici ne moraju biti sveznajuéi i
sveprisutni. Njihova je zadaca biti uzak ali duboki kanal navijeStanja Rijeci, dijeljenja
sakramenata i duhovne okrijepe. Neopisivo je tesko kada se svecenik tome i posveti
rije¢ju, Zivotom i djelom, a vjernicima to BoZje blago nije vazno ili potrebno.?*®Jedna
od najucestalijih pojava na putu ostvarivanja svec¢enickog poziva je da se, unato¢
zauzetog sluzenja i neeksponiranog skrivenog heroizma, svecenik suo¢i s velikim

neuspjehom, odnosno da uopc¢e ne vidi plodove svoga rada.

,Moze se dogoditi da neki sveéenici, nakon $to su u svoju sluzbu krenuli s poletom
prepuni ideala, mogu osjetiti pomanjkanje ljubavi, razocaranje sve do napustanja. Brojni
su razlozi: od nedovoljne formacije do pomanjkanja bratstva u biskupijskom
prezbiteriju, od osobnog isklju¢ivanja do nedostatka zanimanja i potpore od samoga
biskupa i zajednice, od osobnih problema — pa i zdravlja — do ogoréenja zbog
nepronalazenja odgovora i rjeSenja, od nepovjerenja prema askezi 1 napuStanja
unutarnjeg  zivota do pomanjkanja vjere“?®® Zanimljivo je promatrati utjecaj
temperamenta na ovu pojavu u kontekstu stvarnih borbi. Svecenici kolerici koji odluce
teziti za velikim stvarima lako mogu upasti u zamku oholosti i samodostatnosti.
Sangvinici koji zive susretljivost i drustvenost suocavaju se s opasno$c¢u ispraznosti i
povrsnosti odnosa. Melankolikova teznja prema samo¢i i duhovnom zivotu moze voditi

u pasivnost i obeshrabrenje, a ustrajnost i stalozenost flegmatika u nemar.2%°

Autenti¢na duhovnost uvijek racuna na tjelesnu, psihicku i drustvenu dimenziju

osobnosti. U velike nevolje upada pozvani kad zanemari bilo koju dimenziju svoje

2% Usp. R. LETTMANN, Sto znaci ,,joS uvijek *“ biti svecenik u danasnjem vremenu, str. 590. — 591.
29 KONGREGACIJA ZA KLER, Prezhiter — pastir i voda Zupne zajednice, br. 11.
260 Usp. KONGREGACIJA ZA KLER, Svecenik — sluZitelj BoZjega milosrda, br. 130.

63



osobnosti.?®! Da bi pobijedio te izazove, on mora ¢uvati prvenstvo duhovnog Zivota,
paziti da uvijek sve vise nastoji biti jedno s Kristom moleéi snagu Duha Svetoga da
blagoslovi svako dobro nastojanje.?®? Unato¢ Sirokoj lepezi obveza administrativne,
organizacijske i ekonomske naravi, Dekret Presbyterorum ordinis naglasava kako se
svecenik mora truditi u svemu slijediti Kristov primjer navijestaju¢i Bozju rijec, dijeleci
sakramente te otkrivanjem Oc&eve volje i samodarivanjem za stado.?®® Kljuéna je svijest
o neophodnosti nutarnjega jedinstva izmedu duhovnog zivota i sluzenja koje valja
ravnomjerno uskladivati kako znacaj jedne dimenzije ne bi potisnula drugu. ,,Rast toga
organski povezanog jedinstva zivota zasniva se na pastoralnoj ljubavi hranjenoj ¢vrstim
zivotom molitve, tako da prezbiter neodvojivo bude i svjedok ljubavi i ucitelj

unutarnjega Zivota“ 2%

| danas se od sveéenika trazi mladenacko zalaganje u svetosti, bezrezervno
darivanje, raspolozivost i sluzenje. Zivimo u doba grozni¢avih i radikalnih promjena
unutar kojih se zbivaju beskrajne ljudske drame i tragedije. Pozvani treba biti unutar te
povijesti, stajati s ljubavlju, na vlastitoj kozi osjecati osporavanje, nevolje, slabosti,
o¢ekivanja i nade svoga vremena, prihvatiti ih s mudrim razlu¢ivanjem da biimdao
spasenjsko usmjerenje, a to je prioritetno zalaganje Crkve pozvane da bude dusa,
moralna savjest svijeta.?%® Prezbiteri su ujedinjeni sa svojom subraéom svezom ljubavi,
molitve 1 svakovrsne suradnje. Premda su postavljeni na razli¢ite duznosti, oni ipak vrse
jednu sveceni¢ku sluzbu za ljude. Zato trebaju dijeliti radosti 1 poteSkoce jedni

drugih.?® Bog nam preko ljudi pomaZe rasti u vjeri, a ona nas spasava od tjeskobe

.....

Vazno je oblikovati uvjerenje da je nemoguce istovremeno se svidjeti Bogu i
svijetu, jer sluga ne moze istovremeno sluziti dvojici gospodara. ,,Jedan vas zove na put
posut cvijecem, 1 to prividno, a drugi na trnovit put. Svaki traZi naSe srce, da izaberemo
onoga, za kojim ¢emo i¢i. Svijet poziva na sve §to Zivot pruza obecavajuci tako vise

nego §to daje i skrivajuéi zlo koje ée nas snaéi nakon ovozemaljskog Zivota. 2% Isus

261 Usp. M. NIKIC, Svecenicka duhovnost — integrativni ¢imbenik svecenickog identiteta, str. 850.
262 Usp. KONGREGACIA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, br. 48.

263 Usp. DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Preshyterorum ordinis, br. 14.

264 KONGREGACIJA ZA KLER, Prezbiter — pastir i voda Zupne zajednice, br. 11.

265 Usp. M. SRAKIC, Heroji su umorni, u: VDSB, 133 (2005.) 7-8, str. 578.

266 Usp. DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Preshyterorum ordinis, br. 8.

267 Usp. M. SZENTMARTONI, Psihologija duhovnog Zivota, str. 202. — 203.

268 Usp. J. M. DE REVILLE, Sveti Zupnik Arski, str. 53. — 54

64



Krist poziva na trnovit put nasljedovanja, ali obe¢ava pomo¢ i utjehu: ,,Dodite k meni

svi koji ste umorni 1 optereceni i ja ¢u vas odmoriti“(Mt 11, 28).

,Na razini ljubavi vjera u Providnost ocituje se kao potpuno predanje sebe
Bozjemu pozivu bez ikakva uvida u njegove razloge. To je vjera Abrahama koji je
spreman zrtvovati ¢ak svoga sina Izaka, svoju jedinu nadu. To je vjera kriza. Nesto od
toga potpunog predanja koje konacno uslijedi u trenutku smrti ostvaruje se u svakoj
ispovijedi i u svakom obracenju, kada ¢ovjek dozivljava i vjeruje da ga Bog voli unato¢
svim njegovim slabostima, propustima i grijesima. To je vjera desnog razbojnika koji u
toj svojoj, ljudski gledano, bezizlaznoj i beznadnoj situaciji ipak vjeruje da netko

drugacije gleda njegov put nego ljudi.*

Zivot bez Krista, pa makar bio i ispunjen moralno$¢u i pohvalnim djelima zapravo
je ,ispraznost nad ispraznoséu (Prop 1, 1) ili kako kaze sv. Pavao: ,,On je duhovno
mrtav (Ef 2, 1). Covjek treba poceti vjerovati u Kristov kriz, a ne jadikovati nad
svojim.?® Vjera u Providnost, dakle, nije tjeskobno o¢ekivanje sitnih povlastica, nego
dozivljaj pripadnosti Bogu. Takvima je re€eno: 'Ne brinite se tjeskobno... zna vas Otac
nebeski da vam je sve to potrebno. Zato najprije trazite kraljevstvo Bozje i njegovu
pravednost, a to ¢e vam se nadodati (Mt 6, 31-33)."?’° Konstitucija Lumen gentium
istice da se biskup, prezbiter i dakon mogu posvetiti samo preko svoje sluzbe
prikazujuci sve svoje napore kao Zrtvu Bogu. U tome svjetlu, Zrtve, brige i teSkoce nisu

prepreka na putu svetosti, nego uspinjace sve tjesnjem jedinstvu s Bogom.?"!

3.3.2. Ideali i borbe
Svecenik sutrasnjice nece trebati manje nalikovati Kristu od sve¢enika danasnjice.
Svojim zivotom na zemlji, Krist je u sebi ponudio konacni lik prezbitera, ostvarujuci
ministerijalno svecéeni$tvo u koje su prvi bili uvedeni apostoli. S druge, Zivot i
sveceniCka sluzba se moraju prilagodavati svakom vremenu i Zivotnom ozrac¢ju zbog §to
potpunijeg ostvarivanja 1 Zivljenja spasonosnog znacenja 1 smisla Kristova

sveéenistva.?’? Ljudi ¢ée zauvijek Zedati za Bogom, pa je potrebno traziti nove nacine

269 Usp. E. LODI, Najbolje, str. 152.

270 M. SZENTMARTONI, Psihologija duhovnog Zivota, str. 204. — 205.

211 Usp. T. SAGI BUNIC, Poziv svih kri¢ana na svetost po konstituciji Lumen gentium II. vatikanskog
koncila, u: BS, 35 (1966.) 2, str. 192. — 193.

272 Usp. IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, br. 5.

65



kako doprijeti do dubina ljudske duse. ,,Nije Bog mrtav sto ljudi ne vjeruju u njega. Oni

Su mrtvi, jer ga nemaju u sebi!“?"

Zato zelimo vidjeti na koji nac¢in Crkva danas, po koncepciji pape Franje Zeli i¢i.
Na prethodnim konklavama na kardinale je ostavio dubok dojam njegov kratak, ali
upecatljiv govor kada je analizirao sadaSnje stanje Crkve i predlozio radikalno nov
smjer crkvenog djelovanja. Iz tog izlaganja naziru se obrisi ekleziologije koja se u duhu
nove evangelizacije snazno zauzima da Crkva nuzno izide iz svoje egocentri¢nosti, iz
same sebe; da iskorakne na rubove ljudske egzistencije, na granice misterija grijeha,
bolesti, nepravde, ignorancije i svake nevolje te da tamo navijeSta “slatku i utjeSnu
radost** Evandelja“.2”* Navedenu je viziju Papa Franjo zapodeo ostvarivati pocevsi od
Rimske Kurije. Mi ¢emo je pokusSati promotriti kroz tri Papina obrac¢anja Rimskoj kuriji
22. prosinca u periodu od 2014. — 2016. godine. Ovi su nam govori zanimljivi jer papa
Franjo Rimsku Kuriju Zeli promatrati kao model Crkve: ,,Bilo bi lijepo zamisliti Kuriju
kao model Crkve, to jest, kao ,.tijelo* koje ozbiljno i1 svednevice nastoji biti sve Zivlje,
zdravije, skladnije i ujedinjenije u sebi i s Kristom“.2’”® Stoga, sadrzaj triju navedenih
govora zelimo promatrati kroz prizmu upute svakom pozvanom na putu ostvarenja

svecenickog poziva.

U obracanju 2014. godine papa je na kraju prodornog i odrjeSitog govora o
bolestima Rimske Kurije naglasio da su “svecéenici poput zrakoplova, postaju vijest tek
kada padnu. Puno ljudi ih kritizira, ali malo se moli za njih.“?’® Stoga nam cilj nije
kritizirati i prokazivati fenomene zastranjenja, nego ih promatrati kao izazove za koje

postoje ,,antibiotici* o kojima je Papa Franjo govorio godinu poslije.

(1) Govoreci o misionarskom duhu jasno isti¢e kako se on odituje u posvemasnoj
brizi za duse. Nije rije¢ tek o evangelizatorima u dalekim krajevima svijeta, koji
ponekad odiSu 1 avanturistickim nabojem, nego o dimenziji koju Zivi svaki svecenik koji
svesrdno brine 1 upravlja povjerene mu vjernike. To ukljucuje spremnost da svecenik
posjeti periferna podru¢ja i odbacene ljude kako bi im Krist po njemu postao blizak.
Ovakav duh i stav svecenika prevenira oholo shvacanje svecenicke sluzbe 1 postupno

liSava samodostatnosti. Stavljanjem na raspolaganje vjernicima 1 suzivljenoS¢u s

213 LJ. RUPCIC, Temeljne vrijednosti, str. 21.

ZIAN. A. ANCIC, Primat milosrda, u: CUS 44(2013.)4, str. 432.

275 http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/december/documents/papa-
francesco 20141222 curia-romana.html/ (preuzeto: 11. 03. 2017; 10, 43)

276 |sto.

66



njihovim tesko¢ama, sveéenik ¢e pod utjecajem pastoralnog neuspjeha koji puta
propitati narcisoidan stav i shvatiti da sve s§to radi nije najbolje, neponovljivo i
nezamjenjivo. Napast uspjes$nih svec¢enika jest umisljenost da je on neka veli¢ina, da je
nezamjenjiv na vlastitoj zupi ili u poslu koji mu je povjeren. Ako podlegne toj napasti,
vrlo ¢e lako kliznuti u karijerizam i promociju vlastite li¢nosti traze¢i svoju , a ne Bozju
slavu.?’” Papa Franjo takoder upozorava na opasnost psihicke i duhovne okamenjenosti
pri ¢emu se sluzenje Bogu i Crkvi pokusava sakriti iza papira, lijepih ceremonija i

formalnosti, gubeci tako osjecaj za malog ¢ovjeka i njegove potrebe.

(2) Prikladnost i pronicljivost. Vaznost je za svakoga svecenika, bio on zupnik
ili profesor, permanentno obrazovanje.?’® Sveéenik koji zivi od BoZje rije¢i rado upija
mudrost sadrzanu u Pismu i pokuSava je ugraditi u svoj rad proucavajuéi crkvenu
tradiciju i suvremene znakove vremena. Svaki svecenik mora nastojati usavrsavati svoje
znanje, jacati Se u mudrosti i pronicljivosti. To znaci poput Marije u Kani (Iv 2, 1-12)
prepoznavati one skrivene situacije u kojima moze €initi dobro, jednostavno biti ¢ovjek
pronicljiva i osjetljiva duha. To ukljucuje bliskost prema narodu — strpljivo slusanje i
pozrtvovan suzivot. Na taj ¢e mu nacin oko i srce biti budniji za stvarnosti koje ljudi
prozivljavaju te ¢e ih moci bolje razumjeti i pomo¢i. Prikladnost i pronicljivost mozemo
promatrati kao zdravu alternativu koja ¢uva od egzistencijalne shizofrenije. Pod ovim
pojmom Papa podrazumijeva dvostruki zivot sveéenika koji viSe sam ne vjeruje da
mozZe Zivjeti ono §to jest, pa trazi alternativni Zivotni put 1 ispunjenje srca. Svecenik tada
bjezi od sebe umjesto da ponire u dubine Boga i sebe. Oblik licemjerstva koji se kroz
ovakav nacin moze dozivjeti je izraZzeno opasan, jer moze biti suptilno prikriven i za cilj

ima vlastiti probitak?™

(3) Duhovnost i ljudskost. Zdrava narav je temelj i baza za svako, pa i sve¢enicko
poslanje koju milost uzdiZe 1 usavrSava onoliko koliko volja ¢ovjeka s njom suraduje.
Time nuzno doticemo odnos duhovnosti i ljudskosti. Duhovnost i molitva hrane,
nadahnjuju 1 usmjeruju nasSe bice jer dopustaju Bogu da vodi na$ Zivot onako kako je to

njegova volja. Za razliku od duhovnosti, koja je vertiklano usmjerena prema jacanju

277 Usp. M. NIKIC, Svecenicka duhovnost — integrativni ¢imbenik svecenickog identiteta, str. 855.

218 Ako uzmemo u obzir da je prva zadaca sveéenika navjestaj Evandelja, onda s pravom moZemo reéi da
je rije¢ nase oruzje, cjelozivotno obrazovanje nuzan potporni stup za zivljenje sluzbe naucavanja. Vidi
naslov 1.3. Intelektualna dimenzija - neizostavan segment sazrijevanja.

219 QOvakvi oblici licemjerja su izrazeno opasni oblici ,,bolesti hijerarhije koja moZe biti prikrivena
bigotnom izvanjskom duhovnoS§¢u, formaliziranim oblikom eklezijalnosti, podilaZzenjem poglavarima
(biskupu) samo kako bi se doslo do neke titule ili crkvene moci.

67



odnosa s Bogom, ljudskost ima horizontalno usmjerenje prema covjeku. Ljudskost je
cijeli ¢ovjek pod vidom relacije prema drugome. Zato je bitno zivjeti zdrave i zrele
meduljudske odnose, a svoje emocije izrazavati na prikladan naéin umjesto da ih
zatomljujemo i od sebe pravimo sakate osobnosti. Upravo ta pojava je opasnost na koju
upozorava papa Franjo. Neosjetljivost i ravnodusnost spram drugoga (bliznjega) je
opasnost u koju lagano sve¢enik moze upasti ukoliko svome zivotu dopusti komotnost i
lagodnost Zivota, uzivaju¢i u dobrima koja mu mogu biti na raspolaganju.?®® Sveéenik
se uz Bozju pomo¢ treba sacuvati od opasnosti gubitka topline i osjecaja za ljepotu
komunikacije i meduljudskih odnosa. Isto tako, treba se Cuvati bes¢utnog i arogantnog
ponasanja ,,s visoka*“ Koji poti¢e ljude na udaljavanje od Crkve. Takoder, Papa
upozorava na bolest smrknutog lice, upozoravaju¢i da su svecenici ti koji navjescuju
Radosnu vijest, koji trebaju unositi radost i nadu u podruéja patnje i boli, a ne svojom

pojavom ¢initi da ljudi osjecaju odredeni strah i nelagodu.

(4) Uzoritost i vjernost. Ove dvije kreposti sve¢eni¢kog Zivota spadaju u podrucje
temeljnog opredjeljenja svakog svecenika, a njihov odabir ili barem ozbiljna teznja
prema nasljedovanju istih trebaju biti ideal ve¢ u prvim danima razmisljanja o
sveceniCkom pozivu. Uzoritost nas ne €ini uznositima, nego da zivimo u svijesti kako
predstavljamo Uzora. Krepost vjernosti je neprestano odlucivanje biti dosljedan
Kristovoj rije¢i i svojoj sluzbi. Ove kreposti mozemo promatrati U odnosu prema
sablazni koja Crkvi ¢esto nanosi veliko zlo i javnu sramotu. Papa Franjo dodaje kako
vjernost ¢uva od osobnih pohlepa, stalnog rivalstva i tastina, kojima je ¢ovjek po naravi

sklon.

(5) Bezazlenost i odlucnost su dvije iznimno dinami¢ne i dragocjene kreposti koje
zahtijevaju strpljiv i dugotrajan rad na sebi. Da bi svecenik izgradio takav habitus, treba
imati odlu¢nu volju, jasnu viziju i poslu$nost Bogu i njegovim poticajima. Bezazlenost
i odluénost u dobru oslobadaju od ogovora i zavjera. Papa je vise puta upozorio na
razornost ogovora. To zlo je sija¢ razdora, zle krvi, medusobnih konflikta i atmosfere u

kojoj Krist nije vise srediste nasih sastanaka, nego sami sebi postajemo svrhom.?8!

280 Tolerancija i prihva¢anje su izrazito vazni i oznacuju dopustanje drugome da se izrazi u onome §to jest
i Sto misli ili osjeca.

281 Tako se danas da naslutiti kako je veé¢ unutar odredenih kruzoka sveéenika postoji veéa ljubav i
privizenost tom obliku malog i probranog zajednistva nego pripadnosti Crkvi. Usp.
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2015/december/documents/papa

francesco_20151221 curia-romana.html (preuzeto: 11.03.2017.: 11,00)

68



(6) Postenje i zrelost. Postenje bi za svecenika treba biti nacin ophodenja koji se ne
dovodi u pitanje. Ono §to u ophodenju s ljudima cinimo treba biti izraz nasega
unutarnjeg htijenja da za druge Zelimo samo dobro i da tome stremimo ne misle¢i na
sebe. Zrelost je pak nastojanje i put postizanja sklada i uzvisenosti nase osobnosti. To je
cilj i ishod neprestanog procesa razvoja koja nema nikakve veze s godinama. To je lijek
protiv bolesti samoisticanja, gdje je potreba da se svako dobro nastojanje vidi i nagradi.

Tako se zna dogoditi da nam je ponekad vise stalo Sto ¢e ljudi re¢i o nama, nego Bog.

(7) Neustrasivost i spremnost. NeustraSivost je odlika koju vezemo uz narav
muskarca. Budu¢i da je muskarac, svaki svecenik treba moc¢i smjelo pogledati u lice
problemu pred kojim stoji, u kojem se trenutno nalazi i biti sposoban preuzeti prvi korak
u rjeSavanu problema. S druge strane, spremnost ili budnost, se odnosi na slobodu i
lakocu zivota u Bogu, gdje ¢ovjek svojom otvorenos¢u Boga vidi kao onoga koji vodi i
koji zna $to je najbolje. Stav istinske neustrasivosti, prema papi Franji, oslobada od

idealiziranja nadredenih.?®2

(8) Povjerljivost. Svecenik bi morao biti karakterno jaka osoba, Covjek kojemu se
mogu povjeriti delikatni zadaci. Povjerljivost je takoder proces koji treba graditi, a svoj
korijen ima u vrijednosnom sustavu da je dobro Crkve iznad njegovog vlastitog. S tako
izgradenim vrijednosnim sustavom je moguée prevladati konzumerizam. i

megalomanstvo.

(9) Ljubav i istina. Ove dvije kreposti smo ostavili za kraj iz razloga jer su one
condicio sine qua non?® svih gore navedenih kreposti i stavova. Onaj tko ima temeljno
opredjeljenje u ljubavi prema svome poslanju, moé¢i ¢e postupno ispunjavati sve gore
navedene zahtjeve i zadatke. Ljubav prema Kristu i zahtjevu koje sveceniStva stavlja
pred nas nukat ¢e nas da zivimo prema zahtjevima §to ih papa Franjo istice. Nadalje,
Zivot u istini od krucijalne je vaznosti za pravilno samoostvarenje. Preko isitne mi sebe
gledamo onakvima kakvi jesmo pred Bogom. A to je nuzno kako ne bi bili ljudi

prijetvornosti i maski. Istina nas ¢ini poniznima i jednostavnim ljudima, koji priznaju

282 Neustrasivost je na neki na¢in odlu¢nost ¢uvati se od uhljebljenja, od laskanja nadredenima koje za cilj
ima omoguciti lagodan Zivot.
283 Latinsko nacelo &ije je znacenje: Uvjet bez kojega se ne moze

69



svoje loSe strane i1 neizgradenosti, ne umanjujuéi vrijednost i dostojanstvo nasSe osobe

koje imamo pred Bogom. 284

3.3.3. Sto vjernici traZe u sveceniku?

Uz zahtjeve crkvenog vodstva, valja se osvrnuti i na ono kako vjernici vide
svecenika 1 Sto od njega ocekuju. Kada je sv. Ivan Maria Vianney preuzeo Zzupu Ars U
posjed na prvu misu je doslo mnogo ljudi medu kojima vecinom znatiZeljnici koje
suhonjav svecenik u istroSenom talaru nije ba$ impresionirao. Ipak, kasnije ce
promijeniti miSljenje gledajuci preobrazenog svecenika za oltarom obasjana svjetlom s
visina. Osjetili su uzbudenje u srcima. Kada ih je poCeo posjeéivati u njihovim
domovima, shvatili da je Bog u tome svecu. Vjernici traze Boga u sveceniku iako se
tako koji puta ne ¢ini.?®Ovim je rije¢ima jedan laik izrekao svoja oc¢ekivanja od

svecenika:

,»Prvo $to o¢ekujem od svecenika jest da mi navijesta BoZju rijec, a ne svoju
vlastitu. Potom, da mi ju prevede u moj zivot...O¢ekujem od svecenika da
bude skroman i da zivi jednostavno, da moze Sutjeti ondje gdje drugi govore
i da nade rije¢i ondje gdje drugi zanijeme. Oc¢ekujem od svecenika da moli,
da ima dubinu i da mi nesto od nje daruje kad sam u opasnosti da utonem u
povrsnost svakodnevice. O¢ekujem od njega da ima vremena, sada i sutra —
bez termina u kalendaru, jer smatram da je njegova najvaznija zadaca imati
vrijeme, Bozje vrijeme, za ¢ovjeka, kad god dode i upita. Ocekujem od
svecenika da Cita i ne prestane pitati...Ocekujem svecenika da dode k menti,
k nama, da dode u obitelj, da ne ¢eka dok mi dodemo. O¢ekujem mnogo od
sveéenika — mozda ogekujem previse.«28®

Papa Benedikt XVI. jednoj je prilikom rekao: ,,Vjernici ocekuju od svecenika samo
jednu stvar: da budu specijalizirani za promicanje susreta covjeka s Bogom... Od njega
se samo trazi da bude struénjak u duhovnom zivotu*.?®” Briga za duhovni Zivot ¢uva od
mlakosti i otvara vrata Kristu, pa zbog toga sve nabrojano nisu stvari koje su duznost,
nego modus vivendi koji je preduvjet da bi ostvario svoje poslanje i da bi vjernici

(ne)svjesno u njemu pronasli ,,Bozjeg covjeka, savjetnika, posrednika mira, vjernog i

284 Cjelokupan podnaslov oblikovan na temelju govora pape Franje Rimskoj Kuriji upu¢enih 22.12. 2015.
i 2016: http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2015/december/documents/papa-
francesco_20151221 curia-romana.html (preuzeto: 11. 03. 2017.; 11,00);
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2016/december/documents/papa-
francesco_20161222_curia-romana.html (preuzeto: 11. 03. 2017; 11,14)

285 Usp. J. M. DE REVILLE, Sveti Zupnik Arski, str. 44.

26 G, GRESHAKE, Biti svecenik u ovomu vremenu, Str. 357. — 358.

287 E. BONINSEGNA, Svecenice, tko si? str. 155.

70



mudrog prijatelja, sigurnog vodu kojem se mogu povjeriti i u najtezim zivotnim

trenutcima da nadu okrepu i sigurnost*,2®

Suvremeni Covjek zeda za Bogom, pa tako i za blagovjesnicima kao kanalima
blage vijesti koji ¢e govoriti o0 Bogu kojega poznaju i koji je vidljivo promijenio njihove
zivote. Traze svecenika ,.kojemu mogu vjerovati jer sim vjeruje.“?®° Zato ,,svijet treba i
od nas ocekuje jednostavnost zivota, duh molitve, ljubav prema svima, naroc¢ito prema
malenima i siromasnima, podlaganje i skromnost, Samoprijegor i odricanje. Bez biljega
takve svetosti nasa rije¢ teSko da ée naéi puta u srca ljudi nasega vremena“?®°, dok ¢e s

njime postati svjetlo nade i kvasac istinske promjene svijeta.

,Osobe traZze u sveceniku Bozjeg covjeka kod kojega ¢e naci BoZju rijec¢, njegovo
milosrde, i Kruh nebeski koji "daje Zivot svijetu” (Iv 6, 33).“?°! Bila bi teska zabluda
odijeliti ¢asove bogosluzja od ostalog dijela zivota; sveéenici na oltaru — muskarci u
svijetu, liturzi u slavljenju sakramenata, napose euharistije — menadzeri izvan toga.
Svecenici cijelim zivotom pripadaju Bogu, Koji nastoje zraciti rado$c¢u jer ih je Bog
zahvatio, koji se trude ostati odusevljeni jer su u trenutku redenja donijeli pravu odluku.

Doista, sveéenicki je Zivot hvalbeni himan.2%2

Po cjelokupnoj sluzbi koju obavljaju u zajedniStvu s biskupom, prezbiteri se
usmjeruju prema savrsenstvu zivota. ,,Ta pak, svetost prezbitera vrlo mnogo pridonosi
plodonosnijem obavljanju sluZbe: jer, premda BoZja milost moze i po nedostojnim
sluziteljima izvrSavati djelo spasenja, ipak Bog redovito viSe Zeli pokazati svoja
¢udesna djela po onima koji su postali pouljivima poticaju i vodstvu Duha Svetoga.*?%3
Kada se zivot i vjera podudaraju, Krista se navijesta Zivotnim svjedocanstvom. Pravo je
i spasonosno u prezbiteru prepoznati navijestitelja koji govori i svjedoka koji
jednostavno i neusiljeno zraci vjerom i nadom o onome S$to se ¢ovjek po sebi ne bi
usudio ni sanjati. Taj proces izaziva pitanja u srcima ljudi: Zasto su oni takvi? Sto ih
nadahnjuje? Zasto su medu nama? Uprizoriti jedan Cin te drame snaznog 1 djelotvornog

razglaSivanja Radosne vijesti jest Zivotno poslanje sveéenika.?®* Izvesti dramu zahtjeva

najprije prozivljavanje iste odgojem u vjeri i $to potpuniju suradnju s milos¢u koja se u

288 KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i zZivot prezbitera, br. 50.
289 G. GRESHAKE, Biti svecenik u ovomu vremenu, str. 357.

20 pAVAO VI., Evangelii nuntiandi, br. 76.

291 KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i zivot prezbitera, br. 7.
292 Ysp. M. SRAKIC, Heroji su umorni, str. 578.

2% DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, br. 12.

294 PAVAO VI., Evangelii nuntiandi, br. 21.

71



ljubavi odjelotvoruje. Tako svecenik vise nije glumac koji izvodi komad neke
izmisljene predstave koja nije njegovo djelo niti ga doti¢e u nutrini, nego svjedok istine

dogadaja Isusa Krista.

,,Bog je jedino bogatstvo koje ljudi Zele pronaéi u sveéeniku. 2%

2% BENEDIKT XVI., Misli o svecenistvu, KS, Zagreb, 2009., str. 5.
12



ZAKLJUCAK

Diplomski rad je pokusao osvijetliti odnos izmedu naravi i nadnaravi, odnosno, na
koji nacin nadnaravni poziv utjee na svecenikovu ljudsku narav, ali i ljudska narav na
nadnaravni poziv. U tom smislu, govoriti o punini humanuma i svetosti u kontekstu
ostvarenja sveceniCkog poziva zahtjeva, prije svega, ulaZzenje u razumijevanje drame
nadilazenja samoga sebe i izru¢ivanja sebe Drugome. Zivot svakog svecenika je na
poseban nacin pritjelovljenje Kristovoj patnji i uskrsnucu. Poslanje svecenika treba
promatrati pod vidom dinami¢nog zivotnog nastojanja Kkoji polazi od naravne
ograni¢enosti smjerajué¢i prema potpunom predanju Bogu u suradnji s milos¢u. Kako
drugacdije ostvariti i objediniti zahtjeve u sveceniku da bude malen i velik; plemenit
duhom kao da je kraljevske loze, a jednostavan i prirodan kao da je seljacke krvi; heroj
u osvajanju sebe i Covjek koji se borio s Bogom; stvoren za radost, a iskusan u trpljenju;
prijatelj mira, a neprijatelj nemara; gresnik kome je Bog oprostio (Otk 2, 2-5); gospodar

svojih Zelja, sluga bojazljivih i slabih; okrenut prema gore, a s nogama na zemlji!?

Ovaj je diplomski rad pokuSao osvijetliti odnos izmedu naravi i nadnaravi,
odnosno, na koji nacin nadnaravni poziv utjeCe na svecenikovu ljudsku narav, ali i

ljudska narav na nadnaravni poziv.

Polaze¢i od biblijskog iskustva poziva, u prvome dijelu rada dosli smo do
zakljucka da sve polazi iz sposobnosti Zarko ljubiti Boga, jer Bog, prije svega, gleda na
srce. To smo vidjeli na primjeru Mojsija, Davida i drugih starozavjetnih likova. Svaki je
od njih, na sebi svojstven nacin 1 u skladu s jedinstvenoscu vlastite naravi, trazio kako
aktualizirati primljenu milost, a svi su odgovore pronasli na jedinstven nacin: ljubeci
Boga svim srcem 1 vr$e¢i njegovu volju.. Promatraju¢i novozavjetno iskustvo poziva, u
liku svetoga Pavla prepoznajemo poruku da susret s Bogom daje snagu i odvaznost za
ostvarivanje BoZjeg poziva. Temeljna zadaca tog poslanja je navijeStaj Radosne vijesti
koju je potrebno Zivjeti kao iskustvo Boga koje se prenosi drugima. Covjek koji dozivi
BoZji poziv i na njega se odazove mijenja svijest o sebi i poti¢e volju za profiliranjem
vlastite naravi na zdravim temeljima. Jedan od vaznijih elemenata je put afektivnog
sazrijevanja. Vaznost afektivnog sazrijevanja svecenikove osobnosti smo promatrali u

oblikovanju li¢nosti, stavova i ponaSanja koja uklju¢uje emocionalnu stabilnost,

73



prihvacanje odgovornosti, donosenje odluka, vjestinu integracije u skupine, razvijanje
zdravoga odnosa, i poboljsanje svijesti 0 vlastitoj vrijednosti. Osim duhovne i ljudske
izgradnje, za plodno pastoralno djelovanje je nuzna i intelektualna izgradnja jer

svecenik ne moze ljubiti i navijestati Onoga i ono $to ne poznaje.

Plodonosnost ostvarenja sveceniCkog poziva treba razumjeti klju¢em odnosa
milosti i naravi. Zdrava je narav baza na kojoj ¢ovjek gradi odnos s Bogom ugradujuéi
njegovu milost u svoj zivot. Suradnja s milos¢u daje kvalitetu ljudskoj naravi, potvrduje
je i usavrSuje na nacin da pozvani postaje ne samo produhovljen ¢ovjek, nego snagom
milosti Svetoga reda dobiva novi identitet, postaje kristolik i pozvan u raznovrsnim
meduljudskim odnosima biti posadasnjenje Isusa Krista. Upravo u spoju te ontologije
sveceni¢kog identiteta i psiholoskih spoznaja koje polaze od fenomenologije ljudske
naravi, proizlazi razumijevanje $to svecenik treba Ciniti i kako treba zivjeti kako bi
realizirao poziv u odnosu prema autoritetu, povjerenom stadu i osobama suprotnog

spola.

Nakon utvrdivanja dimenzija sve¢eni¢kog poziva (ljudska, duhovna, intelektualna i
pastoralna), te spoznaje vlastitoga identiteta, dinamizam ostvarenja sve¢eni¢kog poziva
prelazi na sljedecu razinu — razinu ostvarenja. Realizacija i zivljenje sve¢enickog poziva
najveci izazov pronalazi u neskladu izmedu akcije 1 kontemplacije, vlastite i Bozje
volje, zahtjeva sluzbe i vlastitih potreba. Upute i ideali koje papa Franjo navodi
(misionarski duh, prikladnost i pronicljivost, duhovnost i ljudskost, uzoritost i vjernost,
bezazlenost 1 odlu¢nost, poStenje 1 zrelost, neustrasivost, spremnost 1 povjerljivost)
trebaju biti smjerokaz i Zivotni korektiv ¢ija je baza ljubav i istina kao conditio sine qua
non. U tome kontekstu vjera, nada i ljubav postaju uporiste koje ovozemaljskom zivotu
daje predokus i zalog vje¢nosti. Ziveéi izmedu stvarnosti i borbi, ideala i o¢ekivanja,
vlastitih potreba i zahtjeva vjernika, o ¢emu smo pokusali progovoriti u posljednjem
dijelu rada, pozvani spoznaje da zaboravom sebe zbog drugih, postaje vise on — vise
Covjean i svet. To nije u protuslovlju s vrijednos¢u ljudske osobe, nego istinsko
shvacanje samovrijednosti. Dakle, sveceniCki se poziv ostvaruje samonadilazenjem i
postajanjem za druge. Pozvani postaje sredstvo za druge kao cilj po sebi. Tako
nedostatnost postaje jedinstveni put koji vodi prema beskonacnosti i punini, a ne U

sumnju, rezignaciju i ocaj.

74



Prizor na Genezaretskom jezeru kada apostol Petar na usklik Ljubljenog ucenika
,»Gospodin je* (Iv 21, 7) skace u vodu i tako sréano izrazava spremnost na suradnju
svoje impulzivne naravi s milos¢u, oslikava dispoziciju ljubiti Boga svim srcem koja je
izvoriste i vrhunac puta ostvarenja svec¢eni¢kog poziva. Tijek toga dinamizma bismo
sazeto mogli prikazati dvama smjerovima: Prvi je sr¢ano i odvazno plivanje prema
Kristu, izvoru svake svetosti, koji je ve¢ pripremio hranu i ¢eka umorne ribare dusa na
obali mira, a drugi je vracanje u ladu Crkve i bacanje mreza kako bi Kristov

otkupiteljski ¢in postao spasonosan za svakoga ¢ovjeka osobno.

Svecenic¢ko poslanje treba biti ne samo informativni znak (svjedoditi da Bog postoji
navijeStaju¢i Bozju rije¢), nego performativni znak odnosno ostvarenje i izgradnja
Kraljevstva Bozjega. RazliCiti su nacini ostvarenja kraljevstva Bozjega ukazuju na
razli¢ite naravne potencijale. Ipak, sva nastojanja pozvanih u BoZzjoj sluzbi trebaju biti
vodena svijes¢u da, ako je Krist od duhovnog bi¢a postao tjelesan, onda i njegovo

Kraljevstvo treba postati povijesnim.

Svecenik ne smije odustajati od svetosti i traZzenja novih puteva budenja vjere, nade
1 ljubavi kojima ¢e posredovati trajnu i nepromjenjivu istinu Bozje spasenjske blizine.
Put ostvarenja svecenickog poziva popracen je sve ve¢im Bozjim darovima. Bog nikada
ne odustaje od ponude spasenja, pa nalazi sve viSe nacina kako ponuditi ¢ovjeku sebe, a
da pri tome ne oduzme slobodu njegova opredjeljenja. Nudi nam dane Zivota u kojima
po veli¢ini svoje greSnosti upoznajemo njegovu svetost. Zato sSmo pozvani da svojom
ljudsko$¢u upoznamo i zivimo Kristovo boZanstvo. Isusovim utjelovljenjem zapocinju
eshatoloska vremena i ostvarenje Kraljevstva BoZjega koje se nastavlja izgradivati

Zivotima Bogu predanih.

PiSuéi iz perspektive pozvanosti koja tek treba zakoraciti sveceniCkim putem,
nastojao sam dosegnuti dva cilja. Prvi je potaknuti opseznija i kvalitetnija istraZivanja o
drami zivljenja svecenickog poziva koja ¢e pomoc¢i upoznavanju Covje€nog 1 svetog
zivljenja sveceniStva koji tek treba biti otkriveno. Drugi je cilj izraziti zahvalnost tim
Bogu predanim svecenicima kroz povijest, herojima koji su sve svoje uzdarje stavili u
Gospodina prolazeci svijetom ¢inec¢i dobro (usp. Dj 10, 38b). Drustvo u kojemu zivimo
bilo bi mnogo ljepSe i ugodnije za zivot kada bismo imali o¢i koje bi vidjele te niti
ljubavi izmedu neba i zemlje $to su ih Svojim zivotima satkali toliki svecenici kroz

povijest. Hvala im!

75



SKRACENICE

BS = Bogoslovska smotra, Casopis, Zagreb.

CIC = Corpus luris Canonici (Zakonik kanonskog prava)

CUS = Crkva u svijetu, casopis, Split.

FTI = Filozofsko — teoloski institut Druzbe Isusove, Izdavacka kuca, Zagreb.
HBK = Hrvatska biskupska konferencija

KKC = Katekizam Katolicke Crkve

KS = Kr$¢anska sadasnjost, izdavacka kuca, Zagreb.

LG = Lumen gentium, Dogmatska konstitucija o Crkvi Drugog vatikanskog sabora
OZ = Obnovljeni zivot, ¢asopis, Zagreb

PDV =Pastores dabo vobis (Dat ¢u vam pastire), Apostolska pobudnica pape Ivana
Pavla II. kleru 1 vjernicima o svecenickoj izgradnji (formaciji) u sadaS$njim prilikama

PO = Presbyterorum ordinis, Dekret o sluzbi i zivotu prezbitera Drugog vatikanskog
sabora

SZ = Stari zavjet
UPT= U pravi trenutak, izdavacka kuca, Pakovo.

VDSB = Vjesnik Dakovacke i Srijemske biskupije

76



LITERATURA

Crkveni dokumenti:

DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Presbyterorum ordinis, Dekret o sluzbi i zivotu
prezbitera, u: DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Dokumenti, KS, Zagreb, 2008., str.
589. — 642.

DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Lumen gentium, Dogmatska konstitucija o Crkvi, u:
DRUGI VATIKANSKI KONCIL, Dokumenti, KS, Zagreb, 2008., str. 134.

PAVAO VI., Evangelii nuntiandi, KS, Zagreb, 2000., Dokumenti 50.

IVAN PAVADO II., Fides et ratio, Enciklika svim biskupima o odnosu razuma i vjere,
KS, Zagreb, 1999., Dokumenti 117.

IVAN PAVAQO II., Veritatis splendor, KS, Zagreb, 2008., Dokumenti 107.

IVAN PAVAQO II., Pastores dabo vobis, Apostolska pobudnica, Rim, 25. ozujka 1993.,
u: HBK, Formacija svec¢enic¢kih kandidata — nacela i smjernice, GK, Zagreb, 2012.,
str. 231. — 393.

BENEDIKT XVI., Caritas in veritate, KS, Zagreb, 2010., Dokumenti 158.

BENEDIKT XVI., Nagovor u opéoj audijenciji u dvorani Pavla V1., 30. prosinca 2009.,
Navod Papinih rijeci prema: GK, 10. sije¢nja 2010., str. 6.

BENEDIKT XVI., Misli o svec¢enistvu, KS, Zagreb, 20009.
FRANJO, Evangelii gaudium, KS, Zagreb, 2015., Dokumenti 163.

FRANJO, Bozje je ime milosrde. Razgovor s Andreom Torniellijem, Verbum, Split,
2016.

KONGREGACIJA ZA KLER, Direktorij za sluzbu i Zivot prezbitera, KS, Zagreb,
2013., Dokumenti 161.

KONGREGACIJA ZA KLER, Prezbiter — pastir i voda Zupne zajednice, KS, Zagreb,
2003., Dokumenti 131.

KONGREGACIJA ZA KLER, Svecenik — sluzitelj Bozjega milosrda, KS, Zagreb,
2014., Dokumenti 164.

BISKUPSKA KONFERENCHA JUGOSLAVUE, Odgoj i obrazovanje svecenickih
kandidata, KS, Zagreb, 1981., Dokumenti 79.

HRVATSKA BISKUPSKA KONFERENCIJA, Na svetost pozvani, KS, Zagreb, 2002.
Katekizam Katolicke Crkve, HBK — GK, Zagreb, 1994,

Zakonik kanonskog prava, GK, Zagreb, 1988.

77



Knjige i ¢lanci:
ALEXANDER, F., Emotional maturity, HOGG., New York, 1967.
ANCIC, N. A., Primat milosrda, u: CUS 44 (2013.) 4., str. 431. — 434,
ARNOLD, P. M., Mdnnliche Spiritualitdt, Kosel Verlag, Miinchen, 1994.
BAJSIC, V., Na rubovima Crkve i civilizacije, KS, Zagreb, 1972.
BALTHASAR, H. U., Svecenicka duhovnost, KS, Zagreb, 2010.
BONINSEGNA, E., Svecenice, tko si?, Teovizija, Zagreb, 2010.

BRAJCIC, R., ZOVKIC, M., Komentari dokumenata Drugog vatikanskog sabora, OZ,
Zagreb, 1977.

BREEMEN, P., Kao kruh koji se lomi, UPT, Bakovo, 1970.

BRODAR, K. E., CROSSKEY, L. B., THOMPSON, R. J., The Relationship of Self-
Compassion with Perfectionistic Self-Presentation, Perceived Forgiveness, and
Perceived Social Support in an Undergrate Christian Community, u: Journal of
Psychology & Theology, 43 (2015.) 4., str. 231. — 242.

BUBER, M., Ich und Du, Giitersloher Verlagshaus, Giitersloch, 1997.

COOPER, M. J., PULLIG, C., DICKENS, C., Effects of Narcissismand Integrative
Model of Gratitude and Psychical Health, u: Journal of Psychology & Theology, 44
(2016.) 1., str. 42. — 54,

DAMASCANSKI, |., Svecani govori o Djevici Mariji, KS-Sluzba BoZja, Zagreb-Split,
2013.

DUFOUR Leon Xavier, (ur.), Rjecnik biblijske teologije, KS, Zagreb, 1967.
DUGALIC, V., Biti svet svecenik, u: VDSB 133 (2005.) 7-8., str. 577.
FAVALE, A., Duhovnost prezbiterske sluzbe, VVTS, Sarajevo, 1991.

FORMELLA, Z., Zrelost odgojitelja u odnosu s mladima, u: J. BOSNJAKOVIC (ur.),
Izgradivati zrelu osobnost za plodne meduljudske odnose, Pakovo, 2015., str. 49. —
54.

FUCEK, ., Krist — osobna, konkretna norma, u: VDSB, 136 (2008.) 3., str. 245, — 249.
GOLUB, I., Najprije covjek, KS, Zagreb, 2004.

GRESHAKE, G., Biti svecenik u ovom vremenu, KS, Zagreb, 2010.

HALLER, R., Die Narzismusfalle, Ecowin, Salzburg, 2013.

IMODA, F., Razvoj c¢ovjeka — Psihologija i misterij, KS, Zagreb, 2004

JASPERS, K., Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen, 1950.

78



JENNI, E., WESTERMANN, C. (ur.), Theologisches Handworterbuch zum Alten
Testament, Kaiser Verlag Miinchen, 1978.

KINDLON, D., THOMPSON, M., Odrastanje Kaina. Kako zastititi emocionalni zivot
djecaka, Art Logos, Zagreb, 2002.

KUMAR, S., Emotional Maturity of Adolescent Students in Relation to Their Family
Relationship, u: International Research Journal of Social Sciences, 6-8 (2014.) 3, str.
6.

KUTANJAC, M., Od puberteta do zrelosti, Mladost, Zagreb, 1986.

LARABI, C., Pomozite svojemu adolescentu da stekne samopouzdanje, Oko tri ujutro,
Zagreb, 2012.

LEIMBACH, B. T., Mdnnlichkeit leben. Die Stirkung des Maskulinen, Ellert & Richter
Verlag, Hamburg, 2011.

LEPP, 1., Higijena duse, KS, Zagreb, 1985.
LEPP, 1., Psihoanaliza ljubavi, KS, Zagreb, 1986.

LETTMANN, R., Sto znaci ,,joS uvijek “ biti svecenik u danasnjem vremenu, U: VDSB,
133 (2005.) 7-8., str. 590. — 591.

LODI, E., Najbolje, Kopriva-graf, Zagreb, 2004.
LUIJIC, B., Starozavjetni proroci, KS, Zagreb, 2010.

MRCELIC, J., Transcendencija i imanencija svetosti, u: CUS, 14 (1979) 1., str. 13. —
16.

MULLER G., GRUYTER W. (ur.), Teologische Realenzyklopdidie, Berlin, 1993.
NIKIC, M., Ocima psihologa teologa, ZBJL, Zagreb, 2011.

NIKIC, M., Svecenicka duhovnost — integrativni cimbenik sveéenickog identiteta, u: BS

80 (2010.) 3., str. 849. — 860.

PARAPPULLY, J., KUTTIANIMATTATHIL, J., Psychosexual Integration and
Celibate Maturity, Salesian Psychological Association, Assam, 2012.,

PASCAL, B., Misli, Meridian, Beograd, 1991.

PAVLOVIC, A., Josip Pavlovié¢: Svecenik kao covjek, u: VDSB, 133 (2005.) 7-8., str.
605. — 607.

PERIC, R., Mojsije, Mojsije, Crkva na kamenu, Mostar, 2007.

PETZ, B., Psihologijski rjecnik, Prosvjeta, Zagreb, 1992.

Prirucnik biblijske konkordancije, Dobra vest, Novi Sad, 1982.
RAHNER, K., Sluge Kristove, Sarajevo, 1978.

ROSETTI, S. J., The Joy of Priesthood, Ave Maria Press, Indiana, 2004.

79



RULLA, L. M., 4Antropologija krs¢anskog poziva, KS, Zagreb, 2001.
RUPCIC, LJ., Prezbiter — sluzbenik rijeci, u: CUS, 13 (1978) 1., str. 30. — 37.
RUPCIC, LJ., Temeljne vrijednosti, Ziral, Mostar, 2002.

SCHLINK, M. B., Tako se postaje drukcijim, UPT, Pakovo, 2005.

SINHA, V. K., A Study of Emotional Maturity and Adjustment of College Student, u:
Indian Journal of Applied Research, 3 (2014.) 4., str. 594.

SRAKIC, M., Heroji su umorni, u: VDSB, 133 (2005.) 7-8., str. 578.
SZENTMARTONI, M., Afektivna zrelost, OZ, 32 (1977.) 5., str. 419. — 421.
SZENTMARTONI, M., Ocarani Bozjom rijecju, FTI, Zagreb, 2013.
SZENTMARTONI, M., Psihologija duhovnog Zivota, FTI, Zagreb, 1990.

SZENTMARTONI, M., Putovi i stranputice izgradnje svecenickog identiteta, u: BS, 80
(2010.) 3., str. 911. — 922.

SAGI BUNIC, T., Poziv svih kr§¢ana na svetost po konstituciji Lumen gentium II.
vatikanskog koncila, u: BS, 35 (1966.) 2., str. 192. — 193.

SKRINJAR, A., Svecenicka duhovnost, u: OZ, 41 (1986.) 2., str. 152. — 154,

SOLIC, P., Kristocentricna utemeljenost krs¢anskog zZivota, u: CUS, 14 (1979.) 2., str.
107. - 109.

SPIDLIK, T., Mali biseri crkvenih otaca, Verbum, Split, 2016.

TOMIC, C., Davidovo doba, Provincijalat hrvatskih franjevaca konventualaca, Zagreb,
1996.

VUCKOVIC, A., Vrtlog grijeha, HILP, Zagreb, 2012.

WOLFF, H. W., Anthropologie des Alten Testaments, Evangelische Verlagsanstalt,
Berlin, 1980.

ZOVKIC, M., Poziv biblijskih proroka, KS, Zagreb, 2012.

Internetski izvori:
http://izrekeiposlovice.com/2011/02/albert-einstein/

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/december/documents/papa-
francesco_20141222 curia-romana.html

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2015/december/documents/papa-
francesco 20151221 curia-romana.html

http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2016/december/documents/papa-
francesco_20161222 curia-romana.html

80


http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/december/documents/papa-francesco_20141222_curia-romana.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2014/december/documents/papa-francesco_20141222_curia-romana.html

SADRZAJ

SUZCLAK ... 2
SUIMIMAIY oottt e bt e bt e e b e e e bb e e e bb e e et b e e esbe e e anbeeeanbeeennes 3
L Y ] I USRS 5
1. SVECENIK - COVJEK OD BOGA POZVAN.......cococomiimrieeneeneeinsesssesssesnee 7
1.1. Biblijsko iskustvo BoZjeg poziva ...............ccccocviiiiiiiiii i 7
1.1.1 Koga Bog izabire u Starom zavjetu? .........cccceeveiieriiieseese e 7
1.1.2. NOVOZAVJetN0 ISKUSEVO POZIVA......ccviiiiiriiiiniiniesiieieei ettt 11
1.1.3. Bozja 1ogika 1zabiranja ..........ccccoeiiiiieiiiieiieie e 13
1.2. Sve€enistvo i nuznost afektivnog sazrijevanja .................ccccooeiiiiiiniicnee, 15
1.2.1. Neki pokazatelji afektivne NezZreloSti..........coovviiiieieriereie e 17
1.2.2. Pozitivni vidovi afektivnog Sazrjevanja.........ccccccevvereeieiieenesieseene e 20
1.3. Intelektualna dimenzija - neizostavan segment sazrijevanja .........c..ccocceeeennenn. 23
2. NARAVNOST PROZETA NADNARAVNOSCU......cc.cocnninrinininninsisineieenn. 26
2.1. Snaga Milosti SVEt0Q Feda .........cccoveiiiiiiicc e 27
2.2. SveéenicCki poziv u svjetlu Kristocentri€nosti................ccccooiiiiiiiiin, 30
2.3. Poziv svecenika na SVEtOSt.............cceoiiiiiiiii i 35
2.4. Meduovisnost naravi i milosti u meduljudskim odnosima................................. 38
2.4.1. OdnoS Prema AULOITEIU. ........eivreieiie et ene s 39
2.4.2. Odnos prema povjerenom MU StAAU .........cccveieeieieese e 42
2.4.3. Odnos prema 0S0bi SUPrOtNOG SPOIA.....c.ceiveiveriiriiriiiieieee s 43
2.1.3. 1. NENAVEZANOSE ... .ottt ettt ettt enes 45
2.1.3.2. Mobilizacija libida...........ccooveiieiiiiece e 46
2.1.3.3. Odsustvo straha od [JubaVi............ccoeeveiieiiciccccecc e 49
2.1.3.4. Odg0j eMOCHA I VOIJE...c.uiiiiiiiiiiieiee e 50

3. SVECENICKI POZIV — PUT OSTVARENJA SVETOSTI ..covoeeeeeeeeeeeeee. 52
3.1. Pozvani u 0dnosu Na SIUZENJE .............cccceeiiriiiiiiiieiiiie e 54
3.2. Pozvani u odnosu na navjeStaj i slavljenje .................cccooeviniiiiiis 58



3.2.1. Odnos Prema NAVIESAJU.....ccueieeiiieriiiiisieeii et 58

3.2.2. Odnos prema slavljenju sakramenata i duhovnom vodstvu...........ccccceerereennens 60
3.3. Izmedu stvarnosti i o¢ekivanja, ideala i borbi ................c..cooooiiiiiiiii 62
3.3.1. Stvarnost 1 0CEKIVANTA.....cciuiiiiiieiiiie it 63
3.3.2. 1d€aIT 1 DOIDE ... s 65
3.3.3. Sto vjernici traze u SVECENIKU? .......cvueveeveeveeriereeieieceeeeeeeeseeseses e 70
ZAKLIUCAK ...oovoriiiieiesiseie sttt 73
SKRACENICE ...ttt 76
LITERATURA .t e e st e e e s ab e e e e e nbraeee e 77
SADRZAJ .....cooviiieiieieeee e 81

82



